
 Humania del Sur    13

Ca
le

id
os

co
pi

o

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Julio López Saco.
El tema de Hundun (混沌) en la antigua literatura china... pp. 13-32.

Caos y creación. 
El tema de Hundun (混沌) en la antigua 

literatura china

Julio López Saco
Universidad Francisco Marroquín / Universidade do Minho 

ORCID: 0000-0002-5571-2967
Braga (Portugal)-Tui (España) 

juliolopezsaco@ufm.edu 

Resumen
Hundun es una mítica entidad primordial asociada con el caos y al estado amorfo e 
indiviso del universo previo al proceso creativo; puede referirse a un ser legendario 
que no posee rostro, tiene cuatro alas y seis patas, y es considerada la deidad del 
caos cósmico. Representa, por consiguiente, el estado original del universo. En la 
literatura china aparece por primera vez en los clásicos de la época de los Estados 
Combatientes. El caos, como embrión, saco huevo, semilla, capullo o calabaza, es 
un símbolo mítico del tiempo paradisíaco de creación, tiempo del dào (道) antes 
del mundo humano profano.
	 Palabras clave: Caos, desorden, mito, creación

Chaos and Creation.
The Theme of Hundun (混沌)in Ancient Chinese Literature

Abstract
Hundun is a mythical primordial entity associated with chaos and the amorphous, 
undivided state of the universe prior to the creative process. It can also refer to a 
legendary being that is faceless, has four wings and six legs, and is considered the 
deity of cosmic chaos. It therefore represents the original state of the universe. It first 
appears in Chinese literature in the classics of the Warring States period. Chaos, as 
an embryo, egg, sac, seed, cocoon or gourd, is a mythical symbol of the paradisiacal 
time of creation, the time of the dào (道) before the profane human world.
	 Keywords: Chaos, disorder, myth, creation

Recibido:20.5.25 / Evaluado: 22.5.25 / Aprobado:19.6.25.

mailto:juliolopezsaco@ufm.edu


14    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

1. Introducción
Hundun (混沌) se considera una entidad primordial íntimamente 

asociada con el caos y con el estado amorfo e indiviso del universo previo al 
proceso creativo. Asimismo, puede referirse a un ser legendario que no posee 
rostro, tiene cuatro alas y seis patas, siendo considerado la deidad del caos 
cósmico. Su significado, en tal sentido, es el de confusión o estado caótico 
y sin orden. Representa, por consiguiente, el estado original del universo.

En la literatura china, hundun aparece por primera vez en los clá-
sicos del periodo de los Estados Combatientes (Zhànguó shídài, 戰國時
代), en clásicos confucianos y taoístas, si bien es en estos últimos en los 
que su desarrollo se hace más evidente y presenta rasgos de mayor riqueza. 
En este trabajo buscaremos esclarecer los valores semánticos y simbólicos 
de este concepto, así como analizar su patente funcionalidad mitológica y 
cosmológica.

En los contenidos míticos presentes en la literatura taoísta el concepto 
Hundun se evidencia en ciertas imágenes, presentes, por ejemplo, en el Dàodé 
jīng (道德經) o el Zhuāngzǐ (莊子). Los temas míticos de creación chinos 
incluyen separación, siguiendo el principio de la multiplicación, como es 
visible en los mencionados Dàodé jīng, Zhuāngzǐ, y también en Chǔ cí (楚辭), 
Poesía de Chu o Poesía del Sur1 (Charles, H., en Nienhauser, W.H. [ed.], 
1986, pp.  347-349; Hawkes, D., en Loewe, M., [ed.], 1993, pp. 48-55; 
y Huang Weihu, en Zhongguo da baike quanshu, 1992, Vol. 1.), así como 
mutación, según la cual los elementos naturales fueron transformados a 
partir de las partes corporales de criaturas míticas (tal es el caso, evidente, 
del creador del mundo Pan Gu, 盤古), como se puede contemplar en el 
Zhuāngzǐ, a través de la historia del llamado Emperador Hundun, y en el 
Shānhǎi jīng (山海經), Clásico de las Montañas y los Mares2 (Fracasso, R., 
1996; García-Noblejas, G. & Ning Ning, Y., 2000, pp. 20-23).

2. Forma, símbolo y sentido
En textos Zhōu (周) y, especialmente, Han, separación y transfor-

mación se rearticularon en un modelo mítico significativo, en donde se 
establece un esquema conformado por un inicio, un desarrollo expansivo 
y un retorno al origen unitario. En cualquier caso, la creación no es pro-
piciada directamente por un “creador” al margen del tiempo y el espacio, 
sino por un proceso espontáneo auto-creativo y de retorno, según el cual 
el ser humano, en el marco de la sociedad en la que vive y se identifica, 
debe resincronizar su periodicidad vital con aquella de los ciclos cósmicos 



 Humania del Sur    15

de manera armónica y equilibrada (categorías cosmogónicas, Kwang-Chih, 
Ch., 1959, pp. 47-79; Kwang-Chih, Ch., 1976, pp. 157-160; espontaneidad 
creativa, Neville, R., 1980, pp. 21-34; Girardot, N.J., 1976, pp. 289-318). 
El mito etiológico-explicativo de los orígenes responde al patrón del cuerpo 
humano cosmológico que, en función de la mitología comparada, pertenece 
al motivo mítico del dios moribundo de cuyo cuerpo se crea el Universo3 
(Lincoln, B., 1986, pp. 5-40; analogías de los mitos de estirpe indoeuro-
pea, Puhvel, J., 1987, pp. 285-286). Con el paso del tiempo, tal mito de 
creación fue perdiendo buena parte de su originalidad, y el motivo básico 
se fue enmarañando con teorías sociopolíticas y ético-morales.

En las secciones del mito del Sanwu liji (三五曆記)4 se alude al 
momento crítico de la creación, cuya ubicación cronológica está fuera del 
ámbito temporal histórico: es el in illo tempore inicial, primigenio, funda-
cional, prístino, donde nada existía todavía. El punto de partida es el caos, 
que como embrión, huevo, semilla, calabaza, capullo o saco, es un símbolo 
mítico del tiempo paradisíaco de creación, tiempo del dào (道) antes de la 
conformación del mundo humano profano, con características femeninas 
palpables en el Dàodé jīng, e identificado con él como fuente de toda vida 
en función de un proceso interno de gestación manifestado por el poder 
creativo de su vacuidad (Yu, D.C., 1981ª, pp. 490-495; Lo, Meng-ts’e,1971, 
pp. 15-57; Long, Ch.H., 1963, pp. 109-110 y ss.) y además es una realidad 
abstracta, caracterizada simbólicamente, por la oscuridad, las tinieblas y el 
agua5, un espacio primordial contentivo, en potencia, del Cosmos antes de la 
creación de cualquier tiempo o espacio históricos. Esta percepción simbólica 
como vacío, tinieblas, noche, agua primordial6 (Armour, R.A., 2004, pp. 
65-66 y ss.; Lara Peinado, F., 2002, pp. 20-21 y ss.), concepto acuoso que 
podría conectarse con la idea del diluvio, auténtica re-creación o formación 
del Cosmos ordenado y diferenciado, o condición amorfa de la materia, 
puede complementarse con su visualización como ser demoníaco y ctónico, 
en forma de gigante o de serpiente-dragón. Se trata de la prefiguración de 
una época salvaje, incívica y bárbara, evocadora del Otro Primordial hunlun, 
(混淪), hundong (混洞), Hundun, concebido como un monstruo, una 
masa informe, sin miembros, cabeza y orificios, que es necesario expulsar y 
trocear para generar la cultura, la vida en general7 (Robinet, I., en Pregadio, 
F., [ed.], 2007, p. 524).

En forma de huevo, calabaza o bola de carne, es la indistinción pri-
mitiva, la amorfia primigenia, de cuya partición sale Cielo y Tierra y todas 
las diferencias, así como la posibilidad de la existencia humana, organizada 
por los reyes-sabios. Considerado como espíritu, llamado Dì jiāng (帝江) 

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Julio López Saco.
El tema de Hundun (混沌) en la antigua literatura china... pp. 13-32.



16    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

en el Shānhǎi jīng (II, 2)8, es identificable con el color amarillo y, a veces 
también, con el rojo y, por lo tanto, vinculable con el fuego; entendido como 
“dios del caos” puede aparecer como un saco amarillo o rojo como la llama 
del cinabrio, con cuatro alas, con seis patas, sin cara y con forma de oso.

En la imagen 1, se muestra al emperador mitológico Dijiang (帝江) 
o Hundun (caos), masa informe originaria, indiferenciada, oscura y caótica. 
Se trata del cosmos indiferenciado en un estado primordial de caos. En virtud 
de algunos mitos, ya bastante racionalizados, particularmente en la obra del 
taoísmo (daojiao, 道教) filosófico de Zhuāngzǐ, los emperadores del norte y el 
del sur, le hacen siete orificios (los que corresponden a la cabeza humana), y 
con ellos muere para generar, de sus partes corporales sin vida, los elementos 
constitutivos del mundo. Húndùn dì jiāng (渾沌 帝江).

Imagen 1
Emperador mitológico Dijiang (帝江) o Hundun (caos)

Fuente: Dominio público, commons.wikimedia.org

Al margen del concepto cosmogónico abstracto, Hundun fue imagi-
nado como un dios en forma de ave o con alas de pájaro, sin rasgos faciales, 
con un sinnúmero de asociaciones metafóricas9. La montaña Huling y el 
territorio Gumang (Tierra del Antiguo Caos, donde los opuestos son igua-
les), también son caóticos, lugares paradisíacos preexistentes:

(…) la respiración yin y yang no se encuentran allí, así que no existe 
distinción entre frío y cálido. La luz del sol y la luna no brilla allí, de modo 
que no hay distinción entre el día y la noche. Sus gentes no comen, ni llevan 



 Humania del Sur    17

ropas, y duermen la mayoría del tiempo, despertando una vez cada cincuenta 
días. Creen que lo que hacen en sueños es real, y lo que ven despiertos es 
irreal. (Bauer, W., 1976, pp. 93- 94; Graham, A.C., 1960, pp. 67-68).

Es un dios de la región central, figura benigna o neutra, como corres-
ponde a su acepción abstracta, que es muerto (para dar vida en el ámbito 
cósmico), cuando dioses ociosos le abren huecos para su nariz, boca, ojos y 
oídos10. En el Huainanzi (淮南子), sus múltiples formas son sinónimos de 
sus vínculos cosmogónicos al estado primordial en la creación del mundo: 
“en el hueco, indiferenciado vacío, cielo y tierra fueron una masa indefinida 
en la confusión (hundun), que todavía no había sido creada” (Huainanzi, 
1927-1936).

En términos filosóficos, caos es el inicio del despliegue del dào y del 
yīnyáng, que crearán los Diez Mil Seres presentes en el mundo fenoménico y 
diferenciado. La transformación de caos en Cosmos será el paso de la tiniebla 
a la luz, del agua a la tierra firme, del vacío a la materia, de la destrucción 
a la creación y de lo sin forma a lo formado.

Este estado de indistinción previo a las formas de la multiplicidad, 
llamado huntun / hundun (espesa confusión, bulto o espesura aturdida), es 
un bulto informe, materia primordial, germen de creación, y es asociado a 
diferentes conceptos: espacio vacío, infinito, con lo que puede llegar a ser 
identificable con el no-ser; agua, por su naturaleza ilimitada y sin forma y 
por su capacidad de generar vida; desorden informe. Como noción filosófico-
abstracta de informidad frente a las formas de la multiplicidad fenoménica 
y de la naturaleza, es un espacio que contiene lo que acabará por ser, y que, 
incluso, puede ser iconográficamente representable11 (Yuan Ke, 1980, pp. 
56-57; García-Noblejas, G. & Ning, Ning, Y., 2000, p. 65; Birrell, A., 2000, 
p. 17; sobre el texto mitológico Shānhǎi jīng, López Saco, J., 2004a, p. 33).

Hundun es una imagen que implica una transformación cósmica del 
motivo de los primeros humanos como seres embrionarios incompletos, 
que deben “nacer” para acabar de “formarse”. La transformación de caos en 
Cosmos será correspondiente, por lo tanto, a la aparición de la cultura en 
contraposición a la naturaleza, entendida como desordenada, caótica, salvaje.

3. El mito. Caos y génesis
Caos se vincula estrechamente con dào. Hundun, vinculado con la 

calabaza, el capullo, la gruta y el huevo cósmico, así como con animales 
venenosos que están fuera del orden normal de la vida, como la serpiente, el 

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Julio López Saco.
El tema de Hundun (混沌) en la antigua literatura china... pp. 13-32.



18    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

sapo, el ciempiés o el escorpión, fonética y morfológicamente, parece indicar 
la idea mítica y ontológica de dào como un proceso de continua creación 
de momentos de cambio repetidos infinitamente, transformación y nueva 
creación. Incluso en su connotación de interrelación, fundamentalmente 
sexual, también caos se aplicaría a yin-yang:

¿Qué significan las palabras hun yin? Hun significa que los ritos (de reunión 
de la novia) se realizan en el crepúsculo hun. De este modo, se habla de ello 
como hun. Yin significa que la mujer llega a ser su esposa siguiendo a su 
marido. De esta manera se dice de ello como yin… ¿Por qué son los rituales 
representados en el atardecer? Con el fin de indicar que el yang desciende al 
yin. (Tjoe Som, T., 1949, vol. I, p. 262; López Saco, J., 2004b, pp. 219-221)

En su forma personalizada como Emperador de la Región Central, 
acompañado de dos monarcas marinos, Shu del norte y Hu del sur, es una 
masa informe, la materia primigenia, el centro del mundo, mientras que 
los dos reyes a sus lados son los polos opuestos, pero complementarios que 
emergen del ancestro cosmogónico tras su definitiva separación y ruptura 
del huevo-envase cósmico (evolución del caos y su muerte vivificadora, 
Yu, D.C., 1981b, pp. 328-329), es decir, yin y yang. La destrucción de la 
totalidad original primitiva y el desbalance del sistema como un todo es el 
inicio de la imperfección, cuyos representantes principales, los seres humanos 
y los demás seres de la naturaleza, deben volver a ese origen caótico inicial 
perfecto, que en China es una de las prerrogativas del dào.

 El relato mítico de los orígenes es, así, la conciencia que surge del 
caos primigenio, totalidad de lo potencial y que puede representarse como 
un círculo, símbolo de perfección. A pesar de las connotaciones negativas 
extremas o absolutas del desorden total que mitológicamente expresa el caos 
en determinados textos, en una imaginería mítica que ejemplifica batallas 
primordiales entre las fuerzas caóticas desordenadas y los poderes triunfantes 
del orden sacro del cosmos, caos-Hundun nunca pierde su carácter de fuente 
creativa, de orden oculto y de poder de la vida cósmica, permaneciendo como 
un desafío creativo, una fuente de vitalidad y posibilidad, de poder creativo, 
lo que puede indicar una conexión oculta o “ley interna” que vincula caos 
y cosmos, naturaleza y cultura.

Los sistemas de escritura, como el chino, precisan, con conceptuali-
zaciones abstractas, la confusión arcaica de la expresión verbal, típicamente 
mítica, donde caos y cosmos están íntimamente conectados. La escritura, 
que fija, habla y controla, no escucha, no dialoga, perdiéndose los matices. 



 Humania del Sur    19

El caos primordial permanece oculto en el orden mensurable del cosmos 
civilizado, y es retomado a través del necesario e inevitable retorno a él, lo 
cual, en ocasiones, lo acerca a una suerte de divinización12 (Sproul, B., 1979, 
pp. 9-12; Wheatley, P., 1971, pp. 317-325). El caos, como gran abertura o 
gran bostezo del vacío del comienzo, no es una nada absoluta, sino el fértil 
espacio céntrico que es portador de la forma cósmica polarizante de Cielo 
y Tierra. Por intermediación de este poder creador, el taoísmo afirmaba que 
el orden real, oculto, inefable de dào abrazaba caos y cosmos, no-ser y ser, 
naturaleza y cultura. Es por esta serie de motivos por los que como caos, 
en sus orígenes mitológicos, no debe equipararse de modo absoluto con la 
ausencia de todo orden, tampoco cosmos es enteramente la idea de orden 
absoluto. Cosmos se asocia al establecimiento de lo medible, del orden 
cultural reglamentado que enmascara una primitiva clase de ordenamiento13 
(Lo, Meng-ts’e, 1971, pp. 15-57; Forke, A., 1975, pp. 18-25; Needham, J., 
1959, pp. 215-219; Girardot, N.J., 1983, pp. 24-29).

En los mitos que incluyen la figura de Nüwa (女媧), deidad creadora 
mítica y uno de los míticos Tres Augustos (三皇), motivo por el cual a veces 
se la llama Nü Huang (女皇, Emperador Femenino), se llevan a cabo combates 
por el poder. El héroe Gonggong (共工), llamado a veces Kanghui (康回), des-
cendiente del Emperador Rojo Yan Di (炎帝), presumiblemente un señor 
feudal, provoca el conflicto con otros señores y, con ello, disturbios, lo cual, 
indirectamente, representaría la necesidad de crear una institución política 
que legitime la violencia en casos de insubordinación que atenten contra 
la unidad, la paz y el orden del reino unificado14 (significado político del 
mito de Gonggong Chen, Q., 2001, pp. 388-390; relaciones con Nüwa y la 
inundación que genera su desmesura, Porter, D.L. & Hall, D.L. & Roger, 
T.A., 1996, pp. 142-143 y ss.; acerca del trasfondo del mito, López Saco, 
J., 2009). La lucha contra Dragón Luminoso desestabiliza el Cielo y hace 
reincidir el caos, lo que acelera la intervención de la soberana celestial para 
poner fin a esas diferencias feudales e instaurar el orden perdido, que pasa 
por un mundo preferentemente centralizado y armónico.

Este mítico combate entre Gonggong y Zhuan Xu (顓頊), también 
llamado Gao Yang (高陽,uno de los Cinco Emperadores,五帝), significa, 
del mismo modo, la pérdida, casi definitiva, de la dorada edad perfecta y la 
entrada en lo temporal y en la historia, unido a la momentánea interrup-
ción de la comunicación intracósmica. Esta terrible batalla entre ambos 
seres es, por consiguiente, una vuelta momentánea a la condición profana 
del mundo, y funciona, míticamente hablando, como la decisión de Hu y 
Shu de abrir los huecos a la unidad primigenia caótica de Hundun (sobre 

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Julio López Saco.
El tema de Hundun (混沌) en la antigua literatura china... pp. 13-32.



20    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

la artimaña de Hu y Shu, Granet, M.,1959a, pp. 540-545; Eberhard, W., 
1968, pp. 440-442). No es de extrañar, así, que Gonggong y Hundun sean 
términos fonética y semánticamente vinculados. La historia de la inunda-
ción asociada a Gonggong, una leyenda de la creación evemerizada, o una 
re-creación, como todos los mitos de diluvio, fue interpretada como un 
mito de la primera pugna entre los poderes elevados y el monstruo del caos 
(Boodberg, P.A., 1937, pp. 369-370).

Este arcaico mito cosmogónico, recogido en el Huáinánzǐ (淮南子) 
es, muy probablemente, la fuente inspiradora de parte del fragmento C del 
texto taoísta conocido como Lǎozǐ (老子) de Guodian (郭店), en el que 
aparecen reflejadas las consecuencias de la brutal lucha entre ambos seres, 
la inclinación del Cielo en el noroeste y el desplazamiento de las corrientes 
de los ríos hacia el sudeste del territorio, provocando el desnivel entre Cielo 
y Tierra y, por consiguiente, su desequilibrio.

En el marco de una de las más relevantes tradiciones para la compren-
sión del pensamiento arcaico chino, los Tres Augustos y los Cinco Soberanos, 
(sān huáng wǔ dì, 三皇五帝), Zhuāngzǐ habla de un Emperador Central, 
de nombre Hundun, sinónimo de dào y caos, con el que se quiere expresar 
el origen de la civilización y de todas las cosas desde dào, empleando para 
ello el recurso de los emperadores15 (Elorduy, C., 1991, Lib. I, cap. 6 y 7, 
58; Changwu, T., 1988, pp. 21-68; Yuan, Ke, 1985, pp. 24-27 y ss.; sobre el 
papel de las diosas, Birrell, A., 2000, pp. 29-30 y ss.; Jianing, Ch. &  Yang, 
Y., 1995, pp. 8-19 y ss.).

En el Dàodé jīng (道德經), dào se visualiza simbólicamente como un 
leño que en potencia todo lo contiene, así como el recién nacido, imagen 
de lo que no perdió todavía su unidad ni su ingenuidad. El trozo de madera 
sin desbastar, que todavía no ha sido tallado para la fabricación de objetos, 
contiene a los mismos de un modo virtual16(Preciado Idoeta, I., 2006, pp. 
19-22). Este dào sin nombre, sin distinciones e inconcebible, es el origen de 
Cielo y Tierra, y con nombre, el principio, la madre de todos los seres del 
Universo. Así pues, contiene sin distinción y regula, armoniza y equilibra en 
su proceso de generación. Como un vapor primordial inasible, personalizado 
en Zhuāngzǐ (莊子) como un personaje de nombre Hóngméng (鴻蒙), 
vinculado a Di Hong o Di Jiang (帝江), padre de Hundun, que flota sin 
perseguir fines concretos y deambula sin destino, aludiendo de esta manera 
a lo innecesario de la intervención (wúwéi, 無為) y a lo impredecible de 
la inoperancia, es el mecanismo que inflama generadoramente el mundo, 
convirtiéndose en raíz y fundamento17 (Schafer, E., 1951, pp. 160-162; Mair, 
1998, pp. 70-72; Li Jianping, [ed.], 1998, p. 594, y Yu, D. C., 1981a, p. 



 Humania del Sur    21

481). En el capítulo siete de este clásico taoísta se muestra otro claro vestigio 
de la ya mencionada estrecha vinculación de Caos, Hundun, con el Dào.

En la forma personalizada como Emperador de la Región Central, 
acompañado por dos soberanos del mar, Shu del norte y Hu del sur, caos, 
como dào, es un bulto informe, la materia primordial, el centro del mundo, 
en tanto que los dos reyes a sus lados son los polos opuestos, pero comple-
mentarios que surgen del ancestro cosmogónico tras su separación. Al morir 
caos, donde reside la indiferenciación original que contiene la potencialidad 
infinita, se crea el mundo, en una especie de destrucción creativa que ini-
cia las cosas que, finalmente, regresarán al origen completando un ciclo18 
(Granet, M., 1959a, pp. 542-543 y ss.,  Eberhard, W., 1968 , pp. 440-442).

La imagen de la apertura de huecos en Hundun ha sido interpretado 
de múltiples formas. De manera genérica, los dioses Shu y Hu parecen sim-
bolizar el orden artificial, el tiempo y la dirección, en tanto que Hundun, 
el caos primigenio, natural, la unidad no especificada, que es destruida por 
el ordenamiento artificial19. Esto significaría, bajo criterios daoístas, que 
debe respetarse la naturaleza y no insistir en lo no natural, al tiempo que 
no se deben construir políticas intervencionistas que alteren el curso de 
la naturaleza. Otra de las interpretaciones se presenta con implicaciones 
sociopolíticas, en el sentido de que caos se refiere primariamente a la idea 
de la edad dorada de retorno a la pura y primitiva solidaridad igualitaria de 
las comunidades tribales20 (Preciado, I., 2006, pp. 480 y 515) anteriores al 
feudalismo, es decir, al tiempo mítico paradisíaco. En este caso la apertura 
de huecos21 (Granet, M., 1959b, pp. 320-322; referente institucional, 
Needham, J.,  1959, vol. 2, pp. 107-115) simbolizaría la diferenciación de 
clases, la institución de la propiedad privada y el establecimiento del sistema 
feudal, es decir, el mundo de la cultura humana y de las Diez Mil Cosas.

Esta visión, excesivamente sociopolítica, probablemente podría aso-
ciarse a una nostalgia mítica por un tiempo paradisíaco y a una significación 
iniciatoria, relacionada con prácticas totémicas, que implica renacimiento 
o nueva creación del mundo humano a través de la muerte de la deidad 
primordial, creación que supone un mundo en sociedad y cultural. Pero 
también las nueve aperturas del cuerpo humano pueden ser un reflejo de 
las perturbaciones que sufre la integridad de ese cuerpo, constituido por 
los componentes fundacionales del Cosmos, nacido de dào prístino. Tales 
aperturas serían motivadas, en este sentido, por la seducción y los placeres 
mundanos. Todo ello, en cualquier caso, recuerda el motivo vinculado a 
Pan Gu (盤古) (Liu Qiyu, en Zhongguo da baike quanshu, 1992, vol. 2, pp. 
748-749; López Saco, J., 2008,  p. 293-307).

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Julio López Saco.
El tema de Hundun (混沌) en la antigua literatura china... pp. 13-32.



22    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

En comparación con el Hundun del Shānhǎi jīng, donde se le describe 
como sin cara (Wú miàn zhě, 无面者), pájaro divino (Shén niǎo, 神鸟), 
con un cuerpo como el de un saco amarillo (Huángsè náng,黄色囊), no es 
descartable la presencia de un mito chamánico, en el que la metáfora espacial 
del viaje fuera de casa equivaldría al retorno al tiempo de creación, viaje 
que conduce al Gran Abismo donde los sentidos nada perciben (aspectos 
chamánicos, Izutsu, T., 1967, vol. 2, pp. 18-22 y ss.; Eliade, M., 1960, pp. 
447-465; Eliade, M., 1958, pp. 5-45; Thiel, P.J., 1968-1969, pp. 149-204; 
Shih, J., 1969, pp. 118-119). Debe recordarse que la idea chamánica del 
viaje celestial o la identificación extática de hombre y animal, se vincula al 
simbolismo cosmogónico e iniciatorio. Los precitados Hu y Shu simboli-
zarían, por su parte, el intelecto humano que se detiene en el dominio del 
mundo suprasensible de la indiferenciación, del Absoluto, intelecto que lo 
agujerea sin piedad, marca distinciones y actualiza las formas latentes en la 
indiferenciación o confusión inicial. El resultado de taladrar oquedades es 
la filosofía de los nombres confuciano (zhèng míng, 正名, rectificación de 
los nombres), una filosofía existencialista donde todo está claramente deli-
mitado, distinguido, nombrado, respecto al nivel ontológico de la Esencia.

En el Dàodé jīng, en su capítulo 42, se refiere la condición cosmo-
gónica del dos y el tres. Hu (忽) y Shu (儵), emperadores del Norte y 
Sur, respectivamente (aunque en Las Cuestiones Celestiales Tiānwèn, 天問, 
capítulo del Chu Ci, 楚辭, ambos se emplean como un solo nombre), equi-
valdrían a los principios polarizantes yin-yang, Cielo y Tierra, divinidades 
gemelas establecidas como parte del proceso creativo. Etimológicamente 
Hu y Shu se vinculan a las imágenes del rayo y el trueno, poderosos signos 
de la transición estacional o de retorno al tiempo del caos. No debemos 
olvidar que las divinidades del relámpago y el trueno en China se refieren, 
con frecuencia, al tipo mítico del diluvio o de la creación, como agentes 
de la ruptura creativa del cielo, del huevo cósmico, que trae lluvia (Izutsu, 
T., 1967, pp. 20-21; Granet, M., 1959ª, pp. 544-545; Needham, J., 1959, 
vol. 2, pp. 269-270; Eberhard, W., 1968, pp. 437-446; Girardot, N.J., 
1983, pp. 88-91 y ss.), refertilización de la tierra y, por ende, regeneración 
del mundo. Ambas divinidades son presentadas en un sentido trinitario, al 
lado del Emperador del Centro, Hundun, condición cosmogónica del tres 
que armoniza las polaridades en una forma paradisíaca perfecta y reduplica 
la primordialidad absoluta del Uno (Tàiyī, 太一)-Dào (道). Asimismo, 
también las ideas de trueno y relámpago, que reúnen nubes y descargan 
lluvias fertilizantes sobre la tierra, se relacionan con la idea china tradicional 
del dragón o serpiente, iconográficamente bien representada en las figuras 



 Humania del Sur    23

híbridas zoomorfas entrelazadas de Nüwa y Fuxi22 (de Visser, M.W., 1969, 
pp. 16-17 y ss.; Huxley, F., 1989, p. 84; Field, S., (trad.) 1986, pp. 49, 50 
y ss; Hawkes, D., 1959, p. 49).

La mitología creativa intenta explicar, o justificar, la caída desde la 
condición paradisíaca del comienzo a la forma de existencia civilizada per-
manente, experimentada por el sabio que necesita vivenciar una caotificación 
mística, transición que, usualmente, es el paso del caos al cosmos, aunque 
en la interpretación taoísta el orden del cosmos ya pre-existe en el tiempo 
de la totalidad primitiva originaria del dào. Esculpir, perforar23, las siete 
aberturas de Hundun es una explícita elaboración mítica de la filosofía del 
dào (una auto-realización mística para el taoísta24; Chung-yuan, Ch., 1968, 
vol. 2, pp. 139-140; Girardot, N.J., 1983, pp. 103-104), en el Dàodé jīng; 
un acto creativo que recuerda ceremonias de iniciación míticas de sociedades 
tribales en las que el iniciado es inducido al mundo plenamente humano 
de la cultura.

  En los textos taoístas antiguos, siete25 (su significación sexual, bio-
lógica y socio-religiosa, Granet, M., 1953, pp. 212-213; Ware, J., 1933, pp. 
226-245; simbología numérica, Cooper, J.C., 2004, pp. 126 y 130), como 
tres o nueve, son números tomados como simbólicamente equivalentes de 
la totalidad hermafrodítica, un retorno a la condición primigenia, caótica, 
de la Unidad. También en el Dàodé jīng (vid supra, connotaciones mítico-
cosmogónicas en el concepto taoísta de no-ser, Yu, D.C., 1981b, p. 328; 
vinculaciones caóticas del dào en el Laozi (老子), Girardot, N.J., 1977, pp. 
294-328), especialmente en sus capítulos catorce, veinticinco y cuarenta y 
dos, se argumenta que el no-ser del origen sin forma debe describirse como 
indivisible, inaudible e impalpable, rasgos todos ellos, en fin, caóticos26.

4. A modo de conclusión
Hundun, semánticamente hablando un mítico caos primordial o 

estado nebuloso del universo antes de que el cielo y la tierra se separaran, 
implica el desorden y la densidad, pero también, desde una perspectiva 
metafórica, la inocencia de un niño o la totalidad de un leño, como corre 
en el clásico Dàodé jīng.

La criatura mítica Hundun personifica el caos primordial y originario, 
encarnando el estado del universo previo a la creación, una fase informe, 
de indistinción y desordenada pero con un potencial germinal. Como un 
huevo cósmico, se configura como un símbolo, habitual en los mitos de la 
creación de múltiples culturas, representando el potencial de todo lo exis-

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Julio López Saco.
El tema de Hundun (混沌) en la antigua literatura china... pp. 13-32.



24    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

tente antes de su emergencia. En tal sentido, a pesar de su asociación con 
el caos, Hundun también está estrechamente vinculado con el principio del 
universo y la aparición del orden. Para ello, debe morir, ser vulnerado con 
aberturas por las que emanará la forma, las distinciones y, en fin, el cosmos.

En algunos textos taoístas clásicos, se le vislumbra como un empera-
dor, el principal de la Región del Centro, que finalmente muere agujereado 
por la intervención de dos personalidades. En su ambigua complejidad 
funcional encarna tanto el potencial creativo como la transformación, siendo 
usado en la literatura como un medio para reflexionar sobre el concepto 
del orden cósmico, el funcionamiento de las leyes naturales y la interacción 
que se produce entre caos y ordenamiento. En el Huáinán zǐ es usado en 
una descripción cosmológica según la cual el cielo y la tierra estaban per-
fectamente unidos (tung-t’ung 洞同), en un todo caóticamente sin forma.

En la mitología, considerado como uno de los Cuatro Peligros o De-
monios, simboliza en su representación de las fuerzas primigenias, aspectos 
negativos propios del caos, de la ignorancia y la falta de distinciones, cuyo fin 
es imprescindible para dar lugar a todas las cosas. Hundun (混沌), qiongqi 
(窮奇), taowu (檮杌) y taotie (饕餮) fueron estos cuatro demonios que se 
rebelaron contra el emperador Yao. El Zuo Zhuan (左傳), dice que antes 
de que la China más arcaica fuera unida por el Emperador Amarillo (黃
帝), las rebeliones tribales proliferaban. Durante el reinado del legendario 
emperador Yao (堯帝), surgieron cuatro líderes de clanes desobedientes, 
Gonggong (共工), Huandou (驩兜), Gun (鯀) y Sanmiao (三苗). El 
emperador desterró a estas cuatro comunidades bárbaras, pero cuando los 
líderes rebeldes murieron, siguieron merodeando la región como esos Cuatro 
Peligros. Huandou, en particular, se convirtió en el hundun.

Notas

1 		 Estos poemas tienen su origen en las obras de Qu Yuan (屈原, siglo III), un 
ministro principal del estado de Chu (楚). La colección fue recopilada por el 
erudito Liu Xiang (劉向) de época Han (漢, 206 a.e.c.- 220) y comentada 
por Wang Yi (王逸). La colección comprende poemas de Qu Yuan y Song Yu 
(宋玉), ambos ministros en la corte del soberano de Chu, y de los eruditos del 
periodo Han Jia Yi (賈誼), Huainan Xiaoshan (淮南小山), Dongfang Shuo 
(東方朔), Zhuang Ji (莊忌) y Wang Bao (王褒), entre otros.

2		 Un compendio de mitos y de geografía mítica cuya redacción, tradicionalmente, 
se atribuye al héroe Yu el Grande (Da Yu, 大禹, el antepasado de la dinastía 
Xia夏, y semi deidad que domó las inundaciones), si bien los materiales que la 



 Humania del Sur    25

componen pudieron ser reunidos en época Zhōu (周) y en la primera dinastía 
Han.

3		 Este término, acuñado por Sir James Frazer en su conocida obra monumental 
La Rama Dorada, aparece preservado en los relatos literarios de los grupos 
lingüísticos indoeuropeos. La semejanza con mitologemas indoeuropeos puede 
significar, con relación a la tardía aparición en China de mitos de creación, y a 
la falta de antecedentes, que es un préstamo llegado desde Asia central o que, 
incluso, puede ser un remanente de arcaicas tradiciones del Próximo Oriente 
antiguo.

4		 Sanwu liji (三五曆記), de Xu Zheng (徐整), citado en la enciclopedia Yiwen 
leiju (藝文類聚) del siglo III de nuestra era. En esta obra se menciona por vez 
primera la figura de Pan Gu.

5		 El escrito más arcaico en China, que presenta los orígenes del mundo asociados 
al agua, presentando el Cosmos como siendo formado desde las aguas 
primigenias, es el Tàiyī Shēngshuǐ (太一生水, El Grande dio a luz al agua, 
antiguo texto de alrededor del año 300 a.e.c.), en donde Taiyi representa una 
noción filosófica usada para imaginar el principio de los orígenes. La cualidad 
acuosa de Taiyi, como de dao, es dadora de vida. Esta obra presenta un 
mecanismo de generación sexual como actividad central del proceso cósmico. 
En relación con esta visión se encuentra, también, una historia contada en el 
Zhuāngzǐ, que muestra un ámbito acuoso en términos de los Nueve Abismos 
profundos.

6		 En Egipto, en concreto en el marco de la Ennéada heliopolitana, el mundo surge 
desde un caos acuoso y oscuro, a partir de una flor de loto. Este nacimiento del 
mundo implica la creación del orden, especialmente a través de Maat. Con base 
en las semejanzas presentes con los relatos griegos y hebreos, ¿podría ser plausible 
una equiparación con el desarrollo filosófico taoísta? Si a Re le adjudicamos el 
papel del dào, a Shu y Tefnut, aire y humedad, la esencia o cualidad intangible 
Qi (氣) y a Geb y Nut, tierra y cielo, yīnyáng (阴阳), aunque con inversión 
de masculino y femenino (cielo femenino, tierra masculina), en donde Hapi 
representaría el andrógino que combina ambas fuerzas, y al resto de la ennéada 
le conferimos el rol de los Diez Mil Seres, las relaciones semánticas observables 
no son tan descabelladas. Además los egipcios conciben el mundo de forma dual: 
Isis, luz y día, representa la vida, el nacimiento, y Neftis, noche y penumbra, 
la muerte y la degeneración. En la cultura sumeria, se plantea la existencia de 
un caos amorfo y húmedo que, personificado en la diosa Nammu, hizo nacer, 
por emanaciones, a Cielo y Tierra, separados posteriormente por Enlil. En las 
narraciones acadias todo se estructura, también, a partir de un principio acuoso 
semejante, del que surgen dos entes, Apsu, principio masculino del océano, y 
Tiamat, forma femenina. Entre ambos dan lugar a todos los seres. La armonía 
del mundo que los dioses propiciaban necesitaba de “reglas”, que son las que 
otorgan el poder (en sumerio, me). Tales reglas podrían ser la particular virtud 

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Julio López Saco.
El tema de Hundun (混沌) en la antigua literatura china... pp. 13-32.



26    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

o Dé (德) que rige el orden armónico, aunque son conceptos, en este caso, 
evidentemente distintos.

7		 Desde una perspectiva semántica, el término hundun está relacionado con otra 
serie de expresiones que indican el vacío o una inmensidad estéril y primigenia, 
como kongdong (空洞), menghong (蒙洪) o hongyuan (洪元). Se asemeja a 
la expresión “algo que es confuso pero completo” (huncheng, 混成) que se 
encuentra en el Dàodé jīng, 25, que denota el estado previo a la formación del 
mundo en el que nada se puede percibir, aunque contiene una semilla cósmica 
potencialmente germinadora. Asimismo, el estado de hundun se asemeja a 
un huevo; en este sentido el vocablo alude a un mundo redondo, completo 
y cerrado en sí mismo, como si fuese un receptáculo análogo a una caverna 
(dong, 洞), o una calabaza (hu, 壺 o hulu, 壺盧). Hundun puede, asimismo, 
ser sinónimo del vocablo luàn (亂), esto es, caos, indiscriminado, revuelta, 
arbitrario y aleatorio.

8		 Este es el nombre de una deidad menor cuya forma recuerda a un saco amarillo 
que brilla con un aura rojiza como si fuese cinabrio ardiente. Se ha interpretado 
su cuerpo como el cosmos indiferenciado en un estado primordial de caos. 
Moraba en la montaña conocida como Tiān Shān  ( 天山, Montañas Celestiales).

9		 Algunas figuras míticas, que aparecen en el Zhuāngzǐ, en su capítulo 6, y en el 
Chǔ cí, y que se relacionan con caos, además de Hundun, son Fengyi, Taiping 
y Gun (鯀, también 鮌, padre de Yu el Grande 大禹, quizá el bisnieto del 
Emperador Amarillo 黃帝). Las versiones sinizadas de la mitología tribal, 
asociadas con el tema del caos, se vincule éste o no con la cultura Liao del 
sureste (遼河文明, civilizaciones antiguas relacionadas con el río del mismo 
nombre), y con un ambiente afroasiático, que tienen como referencia una figura 
demiúrgica, generalmente un ancestro animal, son ambiguas con respecto a 
la propia condición del caos, pues el dominador de inundaciones heroico o 
el hombre primordial, también puede ser, en las versiones taoístas, el agente 
responsable de retornar o identificarse con un caos primigenio, unitario y 
fundacional.

10		 En ciertas obras Zhou tardías, caos es percibido no como una figura neutra 
sino negativa.

11		 En el Shānhǎi jīng, Clásico de las Montañas y los Mares, texto mítico entre el siglo 
III a.e.c. y el I de nuestra era, se representa al Caos como un seudo-cuadrúpedo, 
de seis patas, con alas, sin cabeza y sin orificios corporales y, por lo tanto, sin 
identidad definible, como una masa informe. La apertura de huecos en su 
cuerpo por parte de los dos dioses del mar, Shu (儵, brusco, rápido, emperador 
del mar del sur), y Hu (忽, ignorar, descuidar, repentino, emperador del mar del 
norte), para que, como gobernante del centro del mundo, pudiese oír, comer 
y respirar, provocará, finalmente, su muerte y, con ello, el nacimiento de todo 
lo existente. No obstante, es factible también que esta forma sea una alegórica 
ilustración del Emperador Amarillo, Huángdì (黃帝). Un ejemplo semejante lo 



 Humania del Sur    27

encontramos presente en los mitos australianos kokowarra, según los cuales el 
gigante negro Anjir es agujereado por Jalpan, surgiendo, a la muerte del titán, 
una masa negra: la población.

12		 En ciertas ocasiones, lo caótico reaparece en algunos mitos en forma de 
catástrofes como las inundaciones o las graves sequías, cuyo control supone 
una genuina re-creación.

13		 En relación con el ordenamiento arcaico primigenio que, más allá de su 
carácter presuntamente neutro, Hundun puede representar, existen una serie 
de afinidades de este tema mítico con el método pictórico del artista del siglo 
XVII Shidao, con el término Daxiang (大象, Realidad Última), presente en el 
Yijing (易經, Clásico de los Cambios) y en la literatura neoconfuciana, con las 
teorías astronómicas del sistema Huntian (huntian shuo, 渾天說, Teoría del 
cielo esférico), con la montaña / axis mundi Kūnlún (昆侖), cuya relación es 
fonética y formal, y con los baños con techo cupular denominados hundang 
(混當).

14		 Como Nüwa, Gonggong también era un híbrido zoomorfo, pues tenía rostro 
humano pero cuerpo de serpiente y el pelo rojo. Acerca del ordenamiento de 
los elementos celestiales, Huáinán zǐ 3, 4a, 2-7, capítulo Tianwenxun, sección 
III, edic. Sibu beiyao, Shanghai, 1927-1936.

15		 Aunque no tenían normas y, por ende, no existían las órdenes, los Tres Augustos 
eran respetados y reverenciados. Los Cinco Soberanos ya poseían leyes, pero no 
sancionaban, y los Tres Reyes terrenales, los prestigiosos Yao (堯), Shun 
(舜) y Yu el Grande (大禹), eran ya símbolos, ensalzados por los confucianos, 
del gobierno virtuoso. Los textos confucianos agruparon diez divinidades 
mayores en una especie de panteón asistemático: Fuxi (伏羲-伏戲), Shennong 
(神農), Yandi (炎帝), Huangdi (黃帝), Zhuan xu (顓頊) y otros, al lado de 
gobernantes semi divinos ideales, como los mencionados Yao, Shun y Yu. En 
ellos, las funciones de las divinidades masculinas se vinculan a los beneficios 
culturales para la humanidad (agricultura, fuego, escritura, caza, medicina, 
guerra, música, artesanía), mientras que las de las deidades femeninas son 
cosmogónicas, nutricias y calendáricas (Xihe, 羲和, Chang Xi, 常羲, Nüwa, 
女媧). No obstante, divinidades y heroínas femeninas también poseen, como 
las masculinas, funciones de sabias y ancestros de dinastías, como la madre 
de la divinidad masculina fundadora de la dinastía Shang, o Léi Zǔ (嫘祖) y 
Tīngyāo (聼訞). Incluso aportan beneficios sobrehumanos a la humanidad, 
como la inmortalidad, en específico a los civilizados monarcas, como hace la 
deidad taoísta Xiwangmu (西王母).

16		 Esta es una imagen empleada para describir la naturaleza del sabio taoísta, 
un sabio que es receptivo, silencioso y capaz de adaptarse, permaneciendo en 
armonía con el fluir natural. Sin resistirse al cambio, se adapta a él.

17		 Hóngméng, como gran ocultación o misterio, pudiera tener implicaciones 
chamánicas a través del recuerdo de danzas en las que son sugeridas ideas 

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Julio López Saco.
El tema de Hundun (混沌) en la antigua literatura china... pp. 13-32.



28    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

de desnudez ritual. Este personaje del Zhuāngzǐ, cuyo significado es niebla 
espesa, actúa como  una metáfora del mundo primordial, el caos primigenio 
en los mitos de la creación. Hóngméng se traduce como niebla caótica, 
extensa oscuridad, o como gran ocultación. Di Jiang (帝江) es una criatura 
mítica, a menudo descrita como un pájaro divino, asociada con el concepto 
de caos primigenio, en muchas oportunidades identificada con Hundun. Es 
representado como un ser amarillo en forma de saco con seis patas y cuatro 
alas, aunque sin rostro ni orificios.

18		 Hundun o Emperador del Centro mítico en Zhuāngzǐ, que es un locus classicus 
en la imaginería poética y en la novelística popular, muere después de siete 
días cuando le abren los huecos del sentido, la alimentación, la evacuación y 
la sexualidad, aspectos todos ellos que constituyen la naturaleza humana. En 
época Han (漢) su muerte se asoció simbólicamente a la represión militar de 
los pueblos bárbaros, al cambio dinástico y al destierro de hijos de reyes o 
funcionarios incapaces o corruptos.

19		 Tal destrucción adquiere su justificación, criticada por el modo daoísta de ver 
las cosas, porque en el Zuǒ zhuán (左傳), Hundun es una feroz y cruel deidad, 
considerada hija de Qióngqí (窮奇, angustiosamente extraño o totalmente raro), 
una criatura monstruosa que devora gente, uno de los Cuatro Males (Sixiong, 
四凶), que serían exiliados por el sabio rey Shun.

20		 Aunque ciertos autores (Iñaki Preciado) argumentan que el retorno a la unidad 
originaria, dào, pudiera referir la añoranza de las sencillas sociedades arcaicas 
igualitarias, comunas primitivas o sociedades ideales a las que habría que 
retornar por su idealidad, es necesario precisar que las sociedades primitivas 
funcionaban orgánicamente, y aunque las jerarquías no eran tan evidentes, no 
por eso dichas sociedades son estrictamente igualitarias, pues debían funcionar 
con células de poder relativamente bien organizadas. Estos argumentos, en 
función de la interpretación del Lǎozǐ (老子) por Wang Bi (王弼) señalan 
el retorno de la variedad, entendida como las diferencias y jerarquías sociales 
discriminatorias, a la unidad o igualdad social, que es la madre o sociedad 
comunal. El alejamiento de la unidad o de la sociedad prístina implica la 
formación del Estado y, por ende, de la organización patriarcal, que despliega 
un sistema de poder señorial o soberano (Jūnquán, 君权) en el que surge una 
elite intelectual que detenta el poder y se hace dominante.

21		 Cerrar los huecos, como se ha constatado en ciertas prácticas de enterramiento, 
supondría, por consiguiente, la re-identificación con la matriz cósmica unitaria 
originaria caótica.

22		 En el Tiānwèn del Chǔ cí (楚辭), como ya se advirtió, Shu-Hu aparece como 
una única criatura mítica, asociada a la serpiente con nueve cabezas.

23		 Los términos, perforar o esculpir, parecen expresiones técnicas taoístas referidas 
a actos destructivos del sabio-rey que establece distinciones clasistas y un orden 
civilizador jerarquizante. En el Huáinán zǐ (淮南子) se emplean en numerosas 



 Humania del Sur    29

ocasiones como referencias a una actividad civilizada que pone fin a la prístina 
y arcádica Edad de Oro.

24		 En la meditación el taoísta retorna, para identificarse, con dào, hecho conectable 
con el modelo cosmogónico, de reminiscencias míticas, sugerido en el Zhuāngzǐ 
y Dàodé jīng (capítulos 7, 25 y 42, respectivamente). El sabio que alcanza la 
experiencia de completa identificación con dào es llamado Yíng níng (盈寧), 
paz y serenidad abundantes, una especie de tranquilización en el caos. Alcanzar 
dào, que incluye Gran Retorno, es como un viaje mítico a las montañas Kūnlún 
(崑崙) en el reino central del Emperador Hundun (混沌 ).

25		 En China, tres es número auspicioso, primer número impar de yáng (陽) 
mientras nueve es el poder celestial, y representa las ocho direcciones con el centro 
como el noveno punto, tal y como es simbolizado en el Míngtáng (明堂) o Sala 
Brillante.

26		 Aunque no es motivo de reflexión en este trabajo, no se puede finalizar sin 
comentar que incluso este concepto y entidad mítica ha sido objeto de recepción 
moderna, como es el caso del personaje Morris en la película Shang-Chi y la 
Leyenda de los Diez Anillos, en donde se resalta su conexión con el caos y el 
estado primordial, o el Hundun que aparece en el videojuego Spelunky 2, en 
donde adopta la forma de un enorme huevo con dos patas, un par de alas, cabeza 
de serpiente, cabeza de pájaro y un gigantesco ojo en el centro del huevo. Así 
mismo, se hace referencia a Hundun en algunos episodios del anime Lazarus, 
una serie de televisión de anime creada y dirigida por Shinichirō Watanabe.

Referencias

Armour, R.A. (2004). Dioses y mitos del Antiguo Egipto. Alianza editorial.
Bauer, W. (1976). China and the Search for Happiness. Seabury Press.
Birrell, A. (2000). Chinese Myths. British Museum Press & University of Texas Press.
Boodberg, P.A. (1937). Some Proleptical Remarks on the Evolution of Archaic 

Chinese. Harvard Journal of Asiatic Studies, 2, 329-372.
Changwu, T. (1988). On the legends of Yao, Shun, and Yu, and the Origins of 

Chinese Civilization. Chinese Studies in Philosophy, 19(3), 21-68.
Charles, H. (1986). Ch‘u-tz‘u 楚辭. In Nienhauser, W.H. (Ed.). The Indiana 

Companion to Traditional Chinese Literature (347-349). Bloomington, 
Indiana University Press.

Chen, Q. (2001). Lûshi chunqiu xin jiao shi. Shanghai guji chubanshe.
Chung-yuan, Ch. (1968). Purification and Taoism. Proceedings of the XIth 

International Congress of the International Association for the History of 
Religions, 2, 139-140.

Cooper, J.C. (2004). Diccionario de símbolos. Edit. GG.
De Visser, M.W. (1969). The Dragon in China and Japan. Martin Sandig.
Eberhard, W. (1968). The Local Cultures of South and East China. Edit. E.J. Brill.

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Julio López Saco.
El tema de Hundun (混沌) en la antigua literatura china... pp. 13-32.



30    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

Eliade, M. (1958). Rites and Symbols of Initiation. Harper Torchbooks.
Eliade, M. (1960). El Chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis.  Fondo de 

Cultura Económica.
Elorduy, C., (trad.) (1991). Chuang-tzu.  Monte Ávila.
Field, S., (trad.) (1986). Tian Wen. A Chinese Book of Origins. New Directions Book.
Forke, A. (1975). The World Conception of the Chinese. Edit. Arno Press.
Fracasso, R. (1996). Libro dei monti e dei mari (Shanhai jing): Cosmografia e mitologia 

nella Cina Antica. Marsilio edit.
García-Noblejas, G. & Ning Ning, Y. (2000). Libro de los Montes y los Mares. 

(Shanhai Jing). Cosmografía y Mitología de la China Antigua. Miraguano 
ediciones.

Girardot, N.J. (1976). The Problem of Creation Mythology in the Study of Chinese 
Religion, History of Religions, 15(4), 289-318.

Girardot, N.J. (1977). Myth and Meaning in the Tao Te Ching: Chapters 25 and 
42. History of Religions, 16(4), 294-328.

Girardot, N.J. (1983). Myth and Meaning in Early Taoism. The Theme of Chaos 
(Hun-Tun).  University of California Press.

Graham, A.C. (1960). Book of Lieh-tzu. John Murray.
Granet, M. (1953). Études sociologiques sur la Chine. University of France.
Granet, M. (1959a). Danses et légendes de la Chine ancienne, (2 vols.). Presses 

Universitaires de France, Université de France; (primera edición en Annales 
du Museé Guimet, Bibliothéque d’Études, 1926).

Granet, M. (1959b). El pensamiento chino. Edit. UTEHA.
Hawkes, D. (1959). Ch’u Tz’u, The Songs of the South. Ed. Beacon Press.
Hawkes, D. (1993). Ch‘u tz‘u. Inen Loewe, M., (Ed.). Early Chinese Texts: A 

Bibliographical Guide (48-55).  Society for the Study of Early China & 
Institute of East Asian Studies.

Huainanzi (1927-1936). Shanghai. Edic. Sibu beiyao.
Huang Weihu (1992). Chuci 楚辭. In Zhongguo da baike quanshu 中國大百科

全書, Zhongguo lishi 中國歷史. Zhongguo da baike quanshu chubanshe.
Huxley, F. (1989). El dragón. Naturaleza del espíritu, espíritu de la naturaleza. Edit. 

Debate.
Izutsu, T. (1967). The Key Philosophical Concepts in Sufism and Taoism, 2 vols. Keio 

Institute.
Jianing, Ch. &  Yang, Y. (1995). The World of Chinese Myths. Beijing Language and 

Culture University Press.
Kwang-Chih, Ch. (1959). Chinese Creation Myths: A Study in Method. Bulletin 

of the Institute of Ethnology, 8, 47-79.
Kwang-Chih, Ch. (1976). A Classification of Shang and Chou Myths. In Early 

Chinese Civilization: Anthropological Perpectives (155-173). Harvard 
University Press.



 Humania del Sur    31

Lara Peinado, F. (2002). Leyendas de la antigua Mesopotamia. Dioses, héroes y seres 
fantásticos. Edit. Temas de Hoy.

Li Jianping, (Ed.). (1998). Zhongguo shenhua renwu cidian 中國神話人物辭典. 
Xi’an, Shaanxi renmin chubanshe.

Lincoln, B. (1986). Myth, Cosmos, and Society: Indo-European Themes of Creation 
and Destruction. Harvard University Press.

Liu Qiyu (1992). Pan Gu 盤古. In Zhongguo da baike quanshu 中國大百科全
書, Zhongguo lishi 中國歷史. Zhongguo da baike quanshu chubanshe, 
vol. 2, 748-749.

Lo, Meng-ts’e (1971). Shuo hun-tun yü chu-tzu ching ch’uan chih yen ta-hsiang. 
Journal of Oriental Studies, 9, 15-57.

Long, Ch.H. (1963). Alpha: the Myths of Creation. George Braziller Inc.
López Saco, J. (2004a). La mitología tradicional en la literatura china antigua. 

Quincunce, 8, 31-36.
López Saco, J. (2004b). Dao: unidad, vacío, totalidad. ¿Una visión generadora y 

orgánica del Cosmos? Logoi, 7, 215-228.
López Saco, J. (2008). Metamorfosis y sacrificio: hermenéutica simbólica del 

mito de Pan Gu en China. En San Ginés, P. (Ed.). Colección Española de 
Investigación sobre Asia Pacífico, Nuevas Perspectivas de Investigación sobre 
Asia Pacífico (293-307). Edic. Universidad de Granada.

López Saco, J. (2009). Madre y salvadora: hermenéutica de un mito antropogénico 
chino. Memoria del XII Congreso Internacional y X Congreso nacional de 
Aladaa (México), Diversidad y perspectivas de Asia y África frente al siglo 
XXI. El Colegio de México. http://ceaa.colmex.mx/aladaa/

Mair, V. (1998). Wandering on the way: Early Daoist tales and parables of Chuang 
Tzu. Bantam Books.

Needham, J. (1959). Science and Civilization in China (Vol. 3). Cambridge 
University Press.

Neville, R. (1980). From Nothing to Being: The Notion of Creation in Chinese 
and Western Thought. Philosophy East and West, 30, 21-34.

Porter, D.L., Hall, D.L. & Roger, T.A. (1996). From Deluge to Discourse: Myth, 
History, and the Generation of Chinese Fiction. State University of New York 
Press.

Preciado Idoeta, I. (2006). Tao Te Ching. Los libros del Tao. Edit. Trotta.
Puhvel, J. (1987). Comparative Mythology. Johns Hopkins University Press.
Robinet, I. (2007). Hundun 混沌 Chaos: inchoate state. In Pregadio, F., (Ed.). The 

Encyclopedia of Taoism (523-525). Routledge edic.
Schafer, E. (1951). Ritual Exposure in Ancient China. Harvard Journal of Asiatic 

Studies, 14, 130-184.
Shih, J. (1969). The Ancient Chinese Cosmogony. Studia Missionalia, 18, 111-130.
Sproul, B. (1979). Primal Myths, Creating the World. Edit. Harper & Row.
Thiel, P.J. (1968-1969). Shamanismus im alten China. Sinologica, 10, 149-204.

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Julio López Saco.
El tema de Hundun (混沌) en la antigua literatura china... pp. 13-32.

http://ceaa.colmex.mx/aladaa/


32    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

Tjoe Som, T.  (Trad.). (1949). Po Hu T’ung. The Comprehensive Discussions in the 
White Tiger Hall (Vol. I.). Edit. Hyperion Press.

Ware, J. (1933). The Wei Shu and the Sui Shu on Taoism. Journal of the American 
Oriental Society, 53, 226-245.

Wheatley, P. (1971). The Pivot of the Four Quarters: A Preliminary Enquiry into the 
Origins and Character of the Ancient Chinese City. Aldine Publishing.

Yuan Ke (1980). Shanhai Jing Jiaozhu.  Ed. Guji chubanshe.
Yuan, Ke (1985). Zhongguo shenhua chuanshuo cidian. Cishu chubanshe.
Yu, D.C. (1981a). The Creation Myth and Its Symbolism in Classical Taoism. 

Philosophy East and West, 31, 479-500.
Yu, D.C. (1981b). The Mythos of Chaos in Ancient Taoism and Contemporary 

Chinese Thought. Journal of Chinese Philosophy, 8(3), 325-348.


