Humania del Sur. Afio 20, Ne 39. Julio — Diciembre, 2025. Julio Lépez Saco.
El tema de Hundun (Wg7%) en la antigua literatura china... pp. 13-32.

Caos y creacion.
El tema de Hundun (127£) en la antigua
literatura china

Julio Lépez Saco
UNIVERSIDAD FrANCISCO MARROQUIN / UNIVERSIDADE DO MINHO
ORCID: 0000-0002-5571-2967
Braca (PortuGaLr)-Tur (EspaNa)
juliolopezsaco@ufm.edu

Resumen
Hundun es una mitica entidad primordial asociada con el caos y al estado amorfo e
indiviso del universo previo al proceso creativo; puede referirse a un ser legendario
que no posee rostro, tiene cuatro alas y seis patas, y es considerada la deidad del
caos coésmico. Representa, por consiguiente, el estado original del universo. En la
literatura china aparece por primera vez en los cldsicos de la época de los Estados
Combeatientes. El caos, como embridn, saco huevo, semilla, capullo o calabaza, es
un simbolo mitico del tiempo paradisiaco de creacién, tiempo del dio (i) antes
del mundo humano profano.
ParaBras cLave: Caos, desorden, mito, creacidn

Chaos and Creation.
The Theme of Hundun (J&7)in Ancient Chinese Literature

Abstract
Hundun is a mythical primordial entity associated with chaos and the amorphous,
undivided state of the universe prior to the creative process. It can also refer to a
legendary being that is faceless, has four wings and six legs, and is considered the
deity of cosmic chaos. It therefore represents the original state of the universe. It first
appears in Chinese literature in the classics of the Warring States period. Chaos, as
an embryo, egg, sac, seed, cocoon or gourd, is a mythical symbol of the paradisiacal
time of creation, the time of the io (&) before the profane human world.
Keyworps: Chaos, disorder, myth, creation

ReciBip0:20.5.25 / EvaLuapo: 22.5.25 / ApPrOBADO:19.6.25.

Humania del Sur 13


mailto:juliolopezsaco@ufm.edu

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asidticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

1. Introduccién

Hundun (J274) se considera una entidad primordial {ntimamente
asociada con el caos y con el estado amorfo e indiviso del universo previo al
proceso creativo. Asimismo, puede referirse a un ser legendario que no posee
rostro, tiene cuatro alas y seis patas, siendo considerado la deidad del caos
cosmico. Su significado, en tal sentido, es el de confusién o estado cadtico
y sin orden. Representa, por consiguiente, el estado original del universo.

En la literatura china, hundun aparece por primera vez en los clé-
sicos del periodo de los Estados Combatientes (Zhangud shidai, B [ I
fR), en cldsicos confucianos y taoistas, si bien es en estos dltimos en los
que su desarrollo se hace més evidente y presenta rasgos de mayor riqueza.
En este trabajo buscaremos esclarecer los valores semdnticos y simbélicos
de este concepto, asi como analizar su patente funcionalidad mitolégica y
cosmolégica.

En los contenidos miticos presentes en la literatura taoista el concepto
Hundun se evidencia en ciertas imdgenes, presentes, por ejemplo, en el Daodé
jing GEEEL) o el Zhuangzi (HF). Los temas miticos de creacién chinos
incluyen separacién, siguiendo el principio de la multiplicacién, como es
visible en los mencionados Daodé jing, Zhudngzl, y también en Chii cf (2E57),
Poesia de Chu o Poesia del Sur* (Charles, H., en Nienhauser, W.H. [ed.],
1986, pp. 347-349; Hawkes, D., en Loewe, M., [ed.], 1993, pp. 48-55;
y Huang Weihu, en Zhongguo da baike quanshu, 1992, Vol. 1.), asi como
mutacién, segin la cual los elementos naturales fueron transformados a
partir de las partes corporales de criaturas miticas (tal es el caso, evidente,
del creador del mundo Pan Gu, # 1), como se puede contemplar en el
Zhudngzl, a través de la historia del llamado Emperador Hundun, y en el
Shanhdi jing (\WHES), Cldsico de las Montasias y los Mares* (Fracasso, R.,
1996; Garcia-Noblejas, G. & Ning Ning, Y., 2000, pp. 20-23).

2. Forma, simbolo y sentido

En textos Zhéu (/) y, especialmente, Han, separacién y transfor-
macién se rearticularon en un modelo mitico significativo, en donde se
establece un esquema conformado por un inicio, un desarrollo expansivo
y un retorno al origen unitario. En cualquier caso, la creacién no es pro-
piciada directamente por un “creador” al margen del tiempo y el espacio,
sino por un proceso espontdneo auto-creativo y de retorno, segin el cual
el ser humano, en el marco de la sociedad en la que vive y se identifica,
debe resincronizar su periodicidad vital con aquella de los ciclos c6smicos

14 Humania del Sur



Humania del Sur. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. Julio Lépez Saco.
El tema de Hundun (Wg7%) en la antigua literatura china... pp. 13-32.

de manera arménica y equilibrada (categorias cosmogénicas, Kwang-Chih,
Ch., 1959, pp. 47-79; Kwang-Chih, Ch., 1976, pp. 157-160; espontaneidad
creativa, Neville, R., 1980, pp. 21-34; Girardot, N.J., 1976, pp. 289-318).
El mito etiolégico-explicativo de los origenes responde al patrén del cuerpo
humano cosmolégico que, en funcién de la mitologia comparada, pertenece
al motivo mitico del dios moribundo de cuyo cuerpo se crea el Universo®
(Lincoln, B., 1986, pp. 5-40; analogias de los mitos de estirpe indoeuro-
pea, Puhvel, J., 1987, pp. 285-286). Con el paso del tiempo, tal mito de
creacién fue perdiendo buena parte de su originalidad, y el motivo bdsico
se fue enmaranando con teorfas sociopoliticas y ético-morales.

En las secciones del mito del Sanwu liji (= 11J&RC)* se alude al
momento critico de la creacién, cuya ubicacién cronolégica estd fuera del
dmbito temporal histérico: es el in illo tempore inicial, primigenio, funda-
cional, pristino, donde nada existia todavia. El punto de partida es el caos,
que como embrién, huevo, semilla, calabaza, capullo o saco, es un simbolo
mitico del tiempo paradisiaco de creacién, tiempo del dio (i) antes de la
conformacién del mundo humano profano, con caracteristicas femeninas
palpables en el Daodé jing, e identificado con él como fuente de toda vida
en funcién de un proceso interno de gestacién manifestado por el poder
creativo de su vacuidad (Yu, D.C., 19812, pp. 490-495; Lo, Meng-ts'e,1971,
pp- 15-57; Long, Ch.H., 1963, pp. 109-110 y ss.) y ademds es una realidad
abstracta, caracterizada simbélicamente, por la oscuridad, las tinieblas y el
agua’, un espacio primordial contentivo, en potencia, del Cosmos antes de la
creacién de cualquier tiempo o espacio histéricos. Esta percepcién simbdlica
como vacio, tinieblas, noche, agua primordial® (Armour, R.A., 2004, pp.
65-606 y ss.; Lara Peinado, E, 2002, pp. 20-21 y ss.), concepto acuoso que
podria conectarse con la idea del diluvio, auténtica re-creacién o formacién
del Cosmos ordenado y diferenciado, o condicién amorfa de la materia,
puede complementarse con su visualizacién como ser demoniaco y ctdnico,
en forma de gigante o de serpiente-dragén. Se trata de la prefiguracién de
una época salvaje, incivica y bérbara, evocadora del Otro Primordial hunlun,
(&), hundong (J&IF), Hundun, concebido como un monstruo, una
masa informe, sin miembros, cabeza y orificios, que es necesario expulsar y
trocear para generar la cultura, la vida en general” (Robinet, I., en Pregadio,
E, [ed.], 2007, p. 524).

En forma de huevo, calabaza o bola de carne, es la indistincién pri-
mitiva, la amorfia primigenia, de cuya particién sale Cielo y Tierra y todas
las diferencias, asi como la posibilidad de la existencia humana, organizada
por los reyes-sabios. Considerado como espiritu, llamado Di jiang (7F1L)

Humania del Sur 15



Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asidticos.

Universidad de Los Andes, Mérida. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

en el Shanhdi jing (I, 2)®, es identificable con el color amarillo y, a veces
también, con el rojo y, por lo tanto, vinculable con el fuego; entendido como
“dios del caos” puede aparecer como un saco amarillo o rojo como la llama
del cinabrio, con cuatro alas, con seis patas, sin cara y con forma de oso.

En la imagen 1, se muestra al emperador mitolégico Dijiang (7771.)
o Hundun (caos), masa informe originaria, indiferenciada, oscura y cadtica.
Se trata del cosmos indiferenciado en un estado primordial de caos. En virtud
de algunos mitos, ya bastante racionalizados, particularmente en la obra del
taoismo (daojiao, TEZY) filoséfico de Zhuangzd, los emperadores del norte y el
del sur, le hacen siete orificios (los que corresponden a la cabeza humana), y
con ellos muere para generar, de sus partes corporales sin vida, los elementos
constitutivos del mundo. Hiindim di jiang (I T51L).

IMAGEN 1
EMPERADOR MITOLOGICO D1j1aNG (V1) 0 HUNDUN (CA0S)

FueNTE: Dominio publico, commons.wikimedia.org

Al margen del concepto cosmogénico abstracto, Hundun fue imagi-
nado como un dios en forma de ave o con alas de pdjaro, sin rasgos faciales,
con un sinndmero de asociaciones metaféricas’. La montana Huling y el
territorio Gumang (Tierra del Antiguo Caos, donde los opuestos son igua-
les), también son cadticos, lugares paradisiacos preexistentes:

(...) la respiracién yin y yang no se encuentran alli, asi que no existe

distincién entre frio y cdlido. La luz del sol y la luna no brilla alli, de modo
que no hay distincién entre el dia y la noche. Sus gentes no comen, ni llevan

16 Humania del Sur



Humania del Sur. Afio 20, Ne 39. Julio — Diciembre, 2025. Julio Lépez Saco.
El tema de Hundun (Wg7%) en la antigua literatura china... pp. 13-32.

ropas, y duermen la mayoria del tiempo, despertando una vez cada cincuenta
dias. Creen que lo que hacen en suenos es real, y lo que ven despiertos es

irreal. (Bauer, W., 1976, pp. 93- 94; Graham, A.C., 1960, pp. 67-68).

Es un dios de la region central, figura benigna o neutra, como corres-
ponde a su acepcién abstracta, que es muerto (para dar vida en el dmbito
césmico), cuando dioses ociosos le abren huecos para su nariz, boca, ojos 'y
oidos'. En el Huainanzi (EFd 1), sus multiples formas son sinénimos de
sus vinculos cosmogénicos al estado primordial en la creacién del mundo:
‘en el hueco, indiferenciado vacio, cielo y tierra fueron una masa indefinida
en la confusion (hundun), que todavia no habia sido creada” (Huainanzi,
1927-19306).

En términos filoséficos, caos es el inicio del despliegue del dao y del
yinydng, que creardn los Diez Mil Seres presentes en el mundo fenoménico y
diferenciado. La transformacién de caos en Cosmos serd el paso de la tiniebla
a la luz, del agua a la tierra firme, del vacio a la materia, de la destruccién
a la creacién y de lo sin forma a lo formado.

Este estado de indistincién previo a las formas de la multiplicidad,
llamado huntun | hundun (espesa confusion, bulto o espesura aturdida), es
un bulto informe, materia primordial, germen de creacidn, y es asociado a
diferentes conceptos: espacio vacio, infinito, con lo que puede llegar a ser
identificable con el no-ser; agua, por su naturaleza ilimitada y sin forma y
por su capacidad de generar vida; desorden informe. Como nocién filoséfico-
abstracta de informidad frente a las formas de la multiplicidad fenoménica
y de la naturaleza, es un espacio que contiene lo que acabard por ser, y que,
incluso, puede ser iconogréficamente representable’ (Yuan Ke, 1980, pp.
56-57; Garcia-Noblejas, G. & Ning, Ning, Y., 2000, p. 65; Birrell, A., 2000,
p- 17; sobre el texto mitoldgico Shanhdi jing, Lopez Saco, J., 2004a, p. 33).

Hundun es una imagen que implica una transformacién césmica del
motivo de los primeros humanos como seres embrionarios incompletos,
que deben “nacer” para acabar de “formarse”. La transformacién de caos en
Cosmos serd correspondiente, por lo tanto, a la apariciéon de la cultura en
contraposicién a la naturaleza, entendida como desordenada, caética, salvaje.

3. El mito. Caos y génesis

Caos se vincula estrechamente con dao. Hundun, vinculado con la
calabaza, el capullo, la gruta y el huevo césmico, asi como con animales
venenosos que estdn fuera del orden normal de la vida, como la serpiente, el

Humania del Sur 17



Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asidticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

sapo, el ciempiés o el escorpidn, fonética y morfolégicamente, parece indicar
la idea mitica y ontoldgica de dio como un proceso de continua creacién
de momentos de cambio repetidos infinitamente, transformacién y nueva
creacion. Incluso en su connotacién de interrelacién, fundamentalmente
sexual, también caos se aplicaria a yin-yang:

sQué significan las palabras hun yin? Hun significa que los ritos (de reunién
de la novia) se realizan en el creptsculo hun. De este modo, se habla de ello
como hun. Yin significa que la mujer llega a ser su esposa siguiendo a su
marido. De esta manera se dice de ello como yin... ;Por qué son los rituales
representados en el atardecer? Con el fin de indicar que el yang desciende al

yin. (Tjoe Som, T, 1949, vol. I, p. 262; Lépez Saco, J., 2004b, pp. 219-221)

En su forma personalizada como Emperador de la Regién Central,
acompanado de dos monarcas marinos, Shu del norte y Hu del sur, es una
masa informe, la materia primigenia, el centro del mundo, mientras que
los dos reyes a sus lados son los polos opuestos, pero complementarios que
emergen del ancestro cosmogénico tras su definitiva separacién y ruptura
del huevo-envase césmico (evolucién del caos y su muerte vivificadora,
Yu, D.C,, 1981b, pp. 328-329), es decir, yin y yang. La destruccién de la
totalidad original primitiva y el desbalance del sistema como un todo es el
inicio de la imperfeccidn, cuyos representantes principales, los seres humanos
y los demds seres de la naturaleza, deben volver a ese origen caético inicial
perfecto, que en China es una de las prerrogativas del dao.

El relato mitico de los origenes es, asi, la conciencia que surge del
caos primigenio, totalidad de lo potencial y que puede representarse como
un circulo, simbolo de perfeccién. A pesar de las connotaciones negativas
extremas o absolutas del desorden total que mitolégicamente expresa el caos
en determinados textos, en una imagineria mitica que ejemplifica batallas
primordiales entre las fuerzas caéticas desordenadas y los poderes triunfantes
del orden sacro del cosmos, caos- Hundun nunca pierde su cardcter de fuente
creativa, de orden oculto y de poder de la vida césmica, permaneciendo como
un desafio creativo, una fuente de vitalidad y posibilidad, de poder creativo,
lo que puede indicar una conexién oculta o “ley interna” que vincula caos
y cosmos, naturaleza y cultura.

Los sistemas de escritura, como el chino, precisan, con conceptuali-
zaciones abstractas, la confusién arcaica de la expresién verbal, tipicamente
mitica, donde caos y cosmos estdn intimamente conectados. La escritura,
que fija, habla y controla, no escucha, no dialoga, perdiéndose los matices.

18  Humania del Sur



Humania del Sur. Afio 20, Ne 39. Julio — Diciembre, 2025. Julio Lépez Saco.
El tema de Hundun (Wg7%) en la antigua literatura china... pp. 13-32.

El caos primordial permanece oculto en el orden mensurable del cosmos
civilizado, y es retomado a través del necesario e inevitable retorno a él, lo
cual, en ocasiones, lo acerca a una suerte de divinizacién'* (Sproul, B., 1979,
pp- 9-12; Wheatley, P, 1971, pp. 317-325). El caos, como gran abertura o
gran bostezo del vacio del comienzo, no es una nada absoluta, sino el fértil
espacio céntrico que es portador de la forma césmica polarizante de Cielo
y Tierra. Por intermediacidn de este poder creador, el taoismo afirmaba que
el orden real, oculto, inefable de dio abrazaba caos y cosmos, no-ser y ser,
naturaleza y cultura. Es por esta serie de motivos por los que como caos,
en sus origenes mitoldgicos, no debe equipararse de modo absoluto con la
ausencia de todo orden, tampoco cosmos es enteramente la idea de orden
absoluto. Cosmos se asocia al establecimiento de lo medible, del orden
cultural reglamentado que enmascara una primitiva clase de ordenamiento'
(Lo, Meng-ts'e, 1971, pp. 15-57; Forke, A., 1975, pp. 18-25; Needham, J.,
1959, pp. 215-219; Girardot, N.J., 1983, pp. 24-29).

En los mitos que incluyen la figura de Niiwa (%2 ), deidad creadora
mitica y uno de los miticos Tres Augustos (— %), motivo por el cual a veces
se lallama Nt Huang (L&, Emperador Femenino), se llevan a cabo combates
por el poder. El héroe Gonggong (3£ T), llamado a veces Kanghui (5 [7]), des-
cendiente del Emperador Rojo Yan Di (% 77), presumiblemente un sefior
feudal, provoca el conflicto con otros sefiores y, con ello, disturbios, lo cual,
indirectamente, representaria la necesidad de crear una institucién politica
que legitime la violencia en casos de insubordinacién que atenten contra
la unidad, la paz y el orden del reino unificado™ (significado politico del
mito de Gonggong Chen, Q., 2001, pp. 388-390; relaciones con Niiwa y la
inundacién que genera su desmesura, Porter, D.L. & Hall, D.L. & Roger,
T.A., 1996, pp. 142-143 y ss.; acerca del trasfondo del mito, Lépez Saco,
J., 2009). La lucha contra Dragén Luminoso desestabiliza el Cielo y hace
reincidir el caos, lo que acelera la intervencién de la soberana celestial para
poner fin a esas diferencias feudales e instaurar el orden perdido, que pasa
por un mundo preferentemente centralizado y arménico.

Este mitico combate entre Gonggong y Zhuan Xu (i 3H), también
llamado Gao Yang (5185 ,uno de los Cinco Emperadores,ﬂ'ﬁ? ), significa,
del mismo modo, la pérdida, casi definitiva, de la dorada edad perfecta y la
entrada en lo temporal y en la historia, unido a la momentdnea interrup-
cién de la comunicacién intracdsmica. Esta terrible batalla entre ambos
seres es, por consiguiente, una vuelta momentdnea a la condicién profana
del mundo, y funciona, miticamente hablando, como la decisién de Hu y
Shu de abrir los huecos a la unidad primigenia cadtica de Hundun (sobre

Humania del Sur 19



Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asidticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

la artimafa de Hu y Shu, Granet, M.,1959a, pp. 540-545; Eberhard, W.,
1968, pp. 440-442). No es de extrafar, asi, que Gonggong y Hundun sean
términos fonética y semdnticamente vinculados. La historia de la inunda-
cién asociada a Gonggong, una leyenda de la creacién evemerizada, o una
re-creacion, como todos los mitos de diluvio, fue interpretada como un
mito de la primera pugna entre los poderes elevados y el monstruo del caos
(Boodberg, PA., 1937, pp. 369-370).

Este arcaico mito cosmogénico, recogido en el Hudindnzi (R F)
es, muy probablemente, la fuente inspiradora de parte del fragmento C del
texto taofsta conocido como Ldozi () de Guodian (5 )i5), en el que
aparecen reflejadas las consecuencias de la brutal lucha entre ambos seres,
la inclinacién del Cielo en el noroeste y el desplazamiento de las corrientes
de los rios hacia el sudeste del territorio, provocando el desnivel entre Cielo
y Tierra y, por consiguiente, su desequilibrio.

En el marco de una de las mds relevantes tradiciones para la compren-
sién del pensamiento arcaico chino, los Tres Augustos y los Cinco Soberanos,
(san hudng wii di, = 2, Zhudngzl habla de un Emperador Central,
de nombre Hundun, sinénimo de dao y caos, con el que se quiere expresar
el origen de la civilizacién y de todas las cosas desde dao, empleando para
ello el recurso de los emperadores® (Elorduy, C., 1991, Lib. I, cap. 6y 7,
58; Changwu, T., 1988, pp. 21-68; Yuan, Ke, 1985, pp. 24-27 y ss.; sobre el
papel de las diosas, Birrell, A., 2000, pp. 29-30 y ss.; Jianing, Ch. & Yang,
Y., 1995, pp. 8-19 y ss.).

En el Daodé jing GEFEES), dio se visualiza simbdlicamente como un
lefio que en potencia todo lo contiene, asi como el recién nacido, imagen
de lo que no perdié todavia su unidad ni su ingenuidad. El trozo de madera
sin desbastar, que todavia no ha sido tallado para la fabricacién de objetos,
contiene a los mismos de un modo virtual'®(Preciado Idoeta, 1., 2006, pp.
19-22). Este dio sin nombre, sin distinciones e inconcebible, es el origen de
Cielo y Tierra, y con nombre, el principio, la madre de todos los seres del
Universo. Asi pues, contiene sin distincion y regula, armoniza y equilibra en
su proceso de generacién. Como un vapor primordial inasible, personalizado
en Zhuingzi (1) como un personaje de nombre Héngméng (M55¢),
vinculado a Di Hong o Di Jiang (FHIL), padre de Hundun, que flota sin
perseguir fines concretos y deambula sin destino, aludiendo de esta manera
a lo innecesario de la intervencién (wriwéi, #7%%) vy a lo impredecible de
la inoperancia, es el mecanismo que inflama generadoramente el mundo,
convirtiéndose en raiz y fundamento'” (Schafer, E., 1951, pp. 160-162; Mair,
1998, pp. 70-72; Li Jianping, [ed.], 1998, p. 594, y Yu, D. C., 1981a, p.

20  Humania del Sur



Humania del Sur. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. Julio Lépez Saco.
El tema de Hundun (Wg7%) en la antigua literatura china... pp. 13-32.

481). En el capitulo siete de este cldsico taoista se muestra otro claro vestigio
de la ya mencionada estrecha vinculacién de Caos, Hundun, con el Dao.

En la forma personalizada como Emperador de la Regién Central,
acompanado por dos soberanos del mar, Shu del norte y Hu del sur, caos,
como dao, es un bulto informe, la materia primordial, el centro del mundo,
en tanto que los dos reyes a sus lados son los polos opuestos, pero comple-
mentarios que surgen del ancestro cosmogénico tras su separacién. Al morir
caos, donde reside la indiferenciacién original que contiene la potencialidad
infinita, se crea el mundo, en una especie de destruccién creativa que ini-
cia las cosas que, finalmente, regresardn al origen completando un ciclo'®
(Granet, M., 1959a, pp. 542-543 y ss., Eberhard, W., 1968, pp. 440-442).

La imagen de la apertura de huecos en Hundun ha sido interpretado
de maltiples formas. De manera genérica, los dioses Shu y Hu parecen sim-
bolizar el orden artificial, el tiempo y la direccién, en tanto que Hundun,
el caos primigenio, natural, la unidad no especificada, que es destruida por
el ordenamiento artificial”®. Esto significaria, bajo criterios daoistas, que
debe respetarse la naturaleza y no insistir en lo no natural, al tiempo que
no se deben construir politicas intervencionistas que alteren el curso de
la naturaleza. Otra de las interpretaciones se presenta con implicaciones
sociopoliticas, en el sentido de que caos se refiere primariamente a la idea
de la edad dorada de retorno a la pura y primitiva solidaridad igualitaria de
las comunidades tribales® (Preciado, 1., 2006, pp. 480 y 515) anteriores al
feudalismo, es decir, al tiempo mitico paradisiaco. En este caso la apertura
de huecos” (Granet, M., 1959b, pp. 320-322; referente institucional,
Needham, J., 1959, vol. 2, pp. 107-115) simbolizaria la diferenciacién de
clases, la institucién de la propiedad privada y el establecimiento del sistema
feudal, es decir, el mundo de la cultura humana y de las Diez Mil Cosas.

Esta visidn, excesivamente sociopolitica, probablemente podria aso-
ciarse a una nostalgia mitica por un tiempo paradisiaco y a una significacién
iniciatoria, relacionada con précticas totémicas, que implica renacimiento
o nueva creacién del mundo humano a través de la muerte de la deidad
primordial, creacién que supone un mundo en sociedad y cultural. Pero
también las nueve aperturas del cuerpo humano pueden ser un reflejo de
las perturbaciones que sufre la integridad de ese cuerpo, constituido por
los componentes fundacionales del Cosmos, nacido de dao pristino. Tales
aperturas serfan motivadas, en este sentido, por la seduccién y los placeres
mundanos. Todo ello, en cualquier caso, recuerda el motivo vinculado a
Pan Gu (#1) (Liu Qiyu, en Zhongguo da baike quanshu, 1992, vol. 2, pp.
748-749; Lopez Saco, J., 2008, p. 293-307).

Humania del Sur 21



Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asidticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

En comparacién con el Hundun del Shanhdi jing, donde se le describe
como sin cara (Wi mian zhé, ToIHI ), pajaro divino (Shén nido, 11 1%),
con un cuerpo como el de un saco amarillo (Hudngsé ning, 3 t13€), no es
descartable la presencia de un mito chamdnico, en el que la metéfora espacial
del viaje fuera de casa equivaldria al retorno al tiempo de creacién, viaje
que conduce al Gran Abismo donde los sentidos nada perciben (aspectos
chamdnicos, Izutsu, T., 1967, vol. 2, pp. 18-22 y ss.; Eliade, M., 1960, pp.
447-465; Eliade, M., 1958, pp. 5-45; Thiel, P]., 1968-1969, pp. 149-204;
Shih, J., 1969, pp. 118-119). Debe recordarse que la idea chamanica del
viaje celestial o la identificacién extdtica de hombre y animal, se vincula al
simbolismo cosmogdnico e iniciatorio. Los precitados Hu y Shu simboli-
zarfan, por su parte, el intelecto humano que se detiene en el dominio del
mundo suprasensible de la indiferenciacién, del Absoluto, intelecto que lo
agujerea sin piedad, marca distinciones y actualiza las formas latentes en la
indiferenciacién o confusidn inicial. El resultado de taladrar oquedades es
la filosoffa de los nombres confuciano (zhéng ming, 144, rectificacién de
los nombres), una filosofia existencialista donde todo estd claramente deli-
mitado, distinguido, nombrado, respecto al nivel ontolégico de la Esencia.

En el Daodé jing, en su capitulo 42, se refiere la condicién cosmo-
génica del dos y el tres. Hu (Z.) y Shu (f&), emperadores del Norte y
Sur, respectivamente (aunque en Las Cuestiones Celestiales Tianwen, KX [,
capitulo del Chu Ci, £ &%, ambos se emplean como un solo nombre), equi-
valdrian a los principios polarizantes yin-yang, Cielo y Tierra, divinidades
gemelas establecidas como parte del proceso creativo. Etimolégicamente
Hu y Shu se vinculan a las imdgenes del rayo y el trueno, poderosos signos
de la transicidn estacional o de retorno al tiempo del caos. No debemos
olvidar que las divinidades del relimpago y el trueno en China se refieren,
con frecuencia, al tipo mitico del diluvio o de la creacién, como agentes
de la ruptura creativa del cielo, del huevo césmico, que trae lluvia (Izutsu,
T, 1967, pp. 20-21; Granet, M., 19592, pp. 544-545; Needham, J., 1959,
vol. 2, pp. 269-270; Eberhard, W., 1968, pp. 437-446; Girardot, N.]J.,
1983, pp. 88-91 y ss.), refertilizacién de la tierra y, por ende, regeneracién
del mundo. Ambas divinidades son presentadas en un sentido trinitario, al
lado del Emperador del Centro, Hundun, condicién cosmogénica del tres
que armoniza las polaridades en una forma paradisfaca perfecta y reduplica
la primordialidad absoluta del Uno (7aiyz, ’X—)-Dao (i&). Asimismo,
también las ideas de trueno y reldimpago, que retinen nubes y descargan
lluvias fertilizantes sobre la tierra, se relacionan con la idea china tradicional
del dragén o serpiente, iconograficamente bien representada en las figuras

22 Humania del Sur



Humania del Sur. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. Julio Lépez Saco.
El tema de Hundun (Wg7%) en la antigua literatura china... pp. 13-32.

hibridas zoomorfas entrelazadas de Niiwa y Fuxi®* (de Visser, M.W., 1969,
pp- 16-17 y ss.; Huxley, E, 1989, p. 84; Field, S., (trad.) 1986, pp. 49, 50
y ss; Hawkes, D., 1959, p. 49).

La mitologia creativa intenta explicar, o justificar, la caida desde la
condicién paradisiaca del comienzo a la forma de existencia civilizada per-
manente, experimentada por el sabio que necesita vivenciar una caotificacién
mistica, transicién que, usualmente, es el paso del caos al cosmos, aunque
en la interpretacién taoista el orden del cosmos ya pre-existe en el tiempo
de la totalidad primitiva originaria del dao. Esculpir, perforar®, las siete
aberturas de Hundun es una explicita elaboracién mitica de la filosofia del
dio (una auto-realizacién mistica para el taoista’*; Chung-yuan, Ch., 1968,
vol. 2, pp. 139-140; Girardot, N.]., 1983, pp. 103-104), en el Daodé jing;
un acto creativo que recuerda ceremonias de iniciacién miticas de sociedades
tribales en las que el iniciado es inducido al mundo plenamente humano
de la cultura.

En los textos taoistas antiguos, siete? (su significacion sexual, bio-
légica y socio-religiosa, Granet, M., 1953, pp. 212-213; Ware, ]., 1933, pp.
226-245; simbologfa numérica, Cooper, J.C., 2004, pp. 126y 130), como
tres 0 nueve, son nimeros tomados como simbdlicamente equivalentes de
la totalidad hermafroditica, un retorno a la condicién primigenia, cadtica,
de la Unidad. También en el Daodé jing (vid supra, connotaciones mitico-
cosmogoénicas en el concepto taoista de no-ser, Yu, D.C., 1981b, p. 328;
vinculaciones cadticas del dao en el Laozi (3 F), Girardot, N.J., 1977, pp-
294-328), especialmente en sus capitulos catorce, veinticinco y cuarenta y
dos, se argumenta que el no-ser del origen sin forma debe describirse como
indivisible, inaudible e impalpable, rasgos todos ellos, en fin, cadticos™.

4. A modo de conclusién

Hundun, semdnticamente hablando un mitico caos primordial o
estado nebuloso del universo antes de que el cielo y la tierra se separaran,
implica el desorden y la densidad, pero también, desde una perspectiva
metaférica, la inocencia de un nifo o la totalidad de un lefno, como corre
en el cldsico Daodé jing.

La criatura mitica Hundun personifica el caos primordial y originario,
encarnando el estado del universo previo a la creacién, una fase informe,
de indistincién y desordenada pero con un potencial germinal. Como un
huevo césmico, se configura como un simbolo, habitual en los mitos de la
creacién de multiples culturas, representando el potencial de todo lo exis-

Humania del Sur 23



Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asidticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

tente antes de su emergencia. En tal sentido, a pesar de su asociacién con
el caos, Hundun también estd estrechamente vinculado con el principio del
universo y la aparicién del orden. Para ello, debe morir, ser vulnerado con
aberturas por las que emanard la forma, las distinciones y, en fin, el cosmos.

En algunos textos taoistas cldsicos, se le vislumbra como un empera-
dor, el principal de la Regién del Centro, que finalmente muere agujereado
por la intervencién de dos personalidades. En su ambigua complejidad
funcional encarna tanto el potencial creativo como la transformacién, siendo
usado en la literatura como un medio para reflexionar sobre el concepto
del orden césmico, el funcionamiento de las leyes naturales y la interaccién
que se produce entre caos y ordenamiento. En el Hudindn zI es usado en
una descripcién cosmoldgica segin la cual el cielo y la tierra estaban per-
fectamente unidos (tung-tung i [F]), en un todo cadticamente sin forma.

En la mitologfa, considerado como uno de los Cuatro Peligros o De-
monios, simboliza en su representacién de las fuerzas primigenias, aspectos
negativos propios del caos, de la ignorancia y la falta de distinciones, cuyo fin
es imprescindible para dar lugar a todas las cosas. Hundun (1), qiongqi
(55 71), taown (i) y taotie (%) fueron estos cuatro demonios que se
rebelaron contra el emperador Yao. El Zuo Zhuan (7:1%), dice que antes
de que la China mds arcaica fuera unida por el Emperador Amarillo (%
), las rebeliones tribales proliferaban. Durante el reinado del legendario
emperador Yao (GE), surgieron cuatro lideres de clanes desobedientes,
Gonggong (3£ T.), Huandou (B#5t), Gun (f%) y Sanmiao (= 1#). El
emperador desterrd a estas cuatro comunidades barbaras, pero cuando los
lideres rebeldes murieron, siguieron merodeando la regién como esos Cuatro
Peligros. Huandou, en particular, se convirti6 en el hundun.

Notas

1 Estos poemas tienen su origen en las obras de Qu Yuan (&, siglo III), un
ministro principal del estado de Chu (). La coleccién fue recopilada por el
erudito Liu Xiang ($[]) de época Han (7, 206 a.e.c.- 220) y comentada
por Wang Yi (F3%). La coleccién comprende poemas de Qu Yuan y Song Yu
(R %), ambos ministros en la corte del soberano de Chu, y de los eruditos del
periodo Han Jia Yi (% #H), Huainan Xiaoshan (JfEF§/]7 L), Dongfang Shuo
(R T7¥H), Zhuang Ji (H ) y Wang Bao (%), entre otros.

2 Un compendio de mitos y de geografia mitica cuya redaccién, tradicionalmente,
se atribuye al héroe Yu el Grande (Da Yu, K& el antepasado de la dinastia
Xia¥, y semi deidad que domé las inundaciones), si bien los materiales que la

24 Humania del Sur



Humania del Sur. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. Julio Lépez Saco.
El tema de Hundun (Vg7) en la antigua literatura china... pp. 13-32.

componen pudieron ser reunidos en época Zhou (Jf]) y en la primera dinastia
Han.

Este término, acufiado por Sir James Frazer en su conocida obra monumental
La Rama Dorada, aparece preservado en los relatos literarios de los grupos
lingtiisticos indoeuropeos. La semejanza con mitologemas indoeuropeos puede
significar, con relacién a la tardfa aparicién en China de mitos de creacidn, y a
la falta de antecedentes, que es un préstamo llegado desde Asia central o que,
incluso, puede ser un remanente de arcaicas tradiciones del Préximo Oriente
antiguo.

Sanwu liji (= FLJEFL), de Xu Zheng (17:%5), citado en la enciclopedia Yiwen
leiju (B AR del siglo III de nuestra era. En esta obra se menciona por vez
primera la figura de Pan Gu.

El escrito mds arcaico en China, que presenta los origenes del mundo asociados
al agua, presentando el Cosmos como siendo formado desde las aguas
primigenias, es el 7aiyi Shengshui (N—"E7K, El Grande dio a luz al agua,
antiguo texto de alrededor del afio 300 a.e.c.), en donde 7ziyi representa una
nocién filoséfica usada para imaginar el principio de los origenes. La cualidad
acuosa de 7ziyi, como de dao, es dadora de vida. Esta obra presenta un
mecanismo de generacién sexual como actividad central del proceso césmico.
En relacién con esta visién se encuentra, también, una historia contada en el
Zhudngzl, que muestra un dmbito acuoso en términos de los Nueve Abismos
profundos.

En Egipto, en concreto en el marco de la Ennéada heliopolitana, el mundo surge
desde un caos acuoso y oscuro, a partir de una flor de loto. Este nacimiento del
mundo implica la creacién del orden, especialmente a través de Maat. Con base
en las semejanzas presentes con los relatos griegos y hebreos, spodria ser plausible
una equiparacién con el desarrollo filoséfico taoista? Si a Re le adjudicamos el
papel del dao, a Shu y Tefnut, aire y humedad, la esencia o cualidad intangible
Qi (%R) y a Geb y Nut, tierra y cielo, yinying (J1FH), aunque con inversién
de masculino y femenino (cielo femenino, tierra masculina), en donde Hapi
representaria el andrégino que combina ambas fuerzas, y al resto de la ennéada
le conferimos el rol de los Diez Mil Seres, las relaciones semdnticas observables
no son tan descabelladas. Ademds los egipcios conciben el mundo de forma dual:
Isis, luz y dia, representa la vida, el nacimiento, y Neftis, noche y penumbra,
la muerte y la degeneracién. En la cultura sumeria, se plantea la existencia de
un caos amorfo y himedo que, personificado en la diosa Nammu, hizo nacer,
por emanaciones, a Cielo y Tierra, separados posteriormente por Enlil. En las
narraciones acadias todo se estructura, también, a partir de un principio acuoso
semejante, del que surgen dos entes, Apsu, principio masculino del océano, y
Tiamat, forma femenina. Entre ambos dan lugar a todos los seres. La armonia
del mundo que los dioses propiciaban necesitaba de “reglas”, que son las que
otorgan el poder (en sumerio, e). Tales reglas podrian ser la particular virtud

Humania del Sur 25



Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asidticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

o Dé (1) que rige el orden arménico, aunque son conceptos, en este caso,
evidentemente distintos.

7 Desde una perspectiva semdntica, el término hundun estd relacionado con otra
serie de expresiones que indican el vacio o una inmensidad estéril y primigenia,
como kongdong (X)), menghong (k) o hongyuan (BLIT). Se asemeja a
la expresién “algo que es confuso pero completo” (huncheng, TK) que se
encuentra en el Daodé jing, 25, que denota el estado previo a la formacién del
mundo en el que nada se puede percibir, aunque contiene una semilla césmica
potencialmente germinadora. Asimismo, el estado de hundun se asemeja a
un huevo; en este sentido el vocablo alude a un mundo redondo, completo
y cerrado en si mismo, como si fuese un recepticulo andlogo a una caverna
(dong, ), o una calabaza (hu, &% o hulu, J). Hundun puede, asimismo,
ser sinénimo del vocablo /udn (BL), esto es, caos, indiscriminado, revuelta,
arbitrario y aleatorio.

8  Estees el nombre de una deidad menor cuya forma recuerda a un saco amarillo
que brilla con un aura rojiza como si fuese cinabrio ardiente. Se ha interpretado
su cuerpo como el cosmos indiferenciado en un estado primordial de caos.
Moraba en la montafa conocida como T7dn Shan ( K11, Montasias Celestiales).

9  Algunas figuras miticas, que aparecen en el Zhuangzi, en su capitulo 6, y en el
Chii ci, y que se relacionan con caos, ademds de Hundun, son Fengyi, Taiping
y Gun (fi, también %, padre de Yu el Grande X, quizd el bisnieto del
Emperador Amarillo #7f). Las versiones sinizadas de la mitologfa tribal,
asociadas con el tema del caos, se vincule éste 0 no con la cultura Liao del
sureste (1] L, civilizaciones antiguas relacionadas con el rio del mismo
nombre), y con un ambiente afroasidtico, que tienen como referencia una figura
demitrgica, generalmente un ancestro animal, son ambiguas con respecto a
la propia condicién del caos, pues el dominador de inundaciones heroico o
el hombre primordial, también puede ser, en las versiones taoistas, el agente
responsable de retornar o identificarse con un caos primigenio, unitario y
fundacional.

10 En ciertas obras Zhou tardfas, caos es percibido no como una figura neutra
sino negativa.

11 En el Shanhdi jing, Cldsico de las Montanias y los Mares, texto mitico entre el siglo
Il a.e.c. y el I de nuestra era, se representa al Caos como un seudo-cuadripedo,
de seis patas, con alas, sin cabeza y sin orificios corporales y, por lo tanto, sin
identidad definible, como una masa informe. La apertura de huecos en su
cuerpo por parte de los dos dioses del mar, Shu (f#&, brusco, ripido, emperador
del mar del sur), y Hu (%, ignorar, descuidar, repentino, emperador del mar del
norte), para que, como gobernante del centro del mundo, pudiese oir, comer
y respirar, provocard, finalmente, su muerte y, con ello, el nacimiento de todo
lo existente. No obstante, es factible también que esta forma sea una alegérica
ilustracién del Emperador Amarillo, Hudngdi (35 7). Un ejemplo semejante lo

26  Humania del Sur



12

13

14

15

16

17

Humania del Sur. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. Julio Lépez Saco.
El tema de Hundun (Vg7) en la antigua literatura china... pp. 13-32.

encontramos presente en los mitos australianos kokowarra, segiin los cuales el
gigante negro Anjir es agujereado por Jalpan, surgiendo, a la muerte del titédn,
una masa negra: la poblacién.

En ciertas ocasiones, lo cadtico reaparece en algunos mitos en forma de
catdstrofes como las inundaciones o las graves sequias, cuyo control supone
una genuina re-creacion.

En relacién con el ordenamiento arcaico primigenio que, mds alld de su
cardcter presuntamente neutro, Hundun puede representar, existen una serie
de afinidades de este tema mitico con el método pictérico del artista del siglo
XVII Shidao, con el término Daxiang (K4, Realidad Ultima), presente en el
Yijing (5 #%, Clisico de los Cambios) y en la literatura neoconfuciana, con las
teorfas astrondmicas del sistema Huntian (buntian shuo, VK it, Teoria del
cielo esférico), con la montafia / axis mundi Kanlan (EL#7), cuya relacién es
fonética y formal, y con los bafios con techo cupular denominados hundang
(RE).

Como Niiwa, Gonggong también era un hibrido zoomorfo, pues tenia rostro
humano pero cuerpo de serpiente y el pelo rojo. Acerca del ordenamiento de
los elementos celestiales, Hudindn zi 3, 4a, 2-7, capitulo Tianwenxun, seccién
III, edic. Sibu beiyao, Shanghai, 1927-1936.

Aunque no tenfan normas y, por ende, no existian las 6rdenes, los Tres Augustos
eran respetados y reverenciados. Los Cinco Soberanos ya posefan leyes, pero no
sancionaban, y los Tres Reyes terrenales, los prestigiosos Yao (¥£), Shun
(%%) y Yu el Grande (K ), eran ya simbolos, ensalzados por los confucianos,
del gobierno virtuoso. Los textos confucianos agruparon diez divinidades
mayores en una especie de panteén asistematico: Fuxi (k& —fR/5%), Shennong
(#1)2), Yandi (#77), Huangdi (3 7), Zhuan xu (#H) y otros, al lado de
gobernantes semi divinos ideales, como los mencionados Yao, Shun y Yu. En
ellos, las funciones de las divinidades masculinas se vinculan a los beneficios
culturales para la humanidad (agricultura, fuego, escritura, caza, medicina,
guerra, musica, artesania), mientras que las de las deidades femeninas son
cosmogbnicas, nutricias y calendricas (Xihe, 28, Chang Xi, % 3%, Niiwa,
2 U#). No obstante, divinidades y heroinas femeninas también poseen, como
las masculinas, funciones de sabias y ancestros de dinastias, como la madre
de la divinidad masculina fundadora de la dinastia Shang, o Léi Zii (454H) y
Tingyio (HE5XK). Incluso aportan beneficios sobrehumanos a la humanidad,
como la inmortalidad, en especifico a los civilizados monarcas, como hace la
deidad taoista Xiwangmu (V4 F £}).

Esta es una imagen empleada para describir la naturaleza del sabio taoista,
un sabio que es receptivo, silencioso y capaz de adaptarse, permaneciendo en
armontia con el fluir natural. Sin resistirse al cambio, se adapta a él.
Héngméng, como gran ocultacién o misterio, pudiera tener implicaciones
chamdnicas a través del recuerdo de danzas en las que son sugeridas ideas

Humania del Sur 27



Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asidticos.

Universidad de Los Andes, Mérida. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

18

19

de desnudez ritual. Este personaje del Zhudngzi, cuyo significado es niebla
espesa, actdia como una metifora del mundo primordial, el caos primigenio
en los mitos de la creacién. Héngméng se traduce como niebla cadtica,
extensa oscuridad, o como gran ocultacién. Di Jiang (FHYL) es una criatura
mitica, a menudo descrita como un pdjaro divino, asociada con el concepto
de caos primigenio, en muchas oportunidades identificada con Hundun. Es
representado como un ser amarillo en forma de saco con seis patas y cuatro
alas, aunque sin rostro ni orificios.

Hundun o Emperador del Centro mitico en Zhudngzi, que es un locus classicus
en la imagineria poética y en la novelistica popular, muere después de siete
dias cuando le abren los huecos del sentido, la alimentacién, la evacuacién y
la sexualidad, aspectos todos ellos que constituyen la naturaleza humana. En
época Han (%) su muerte se asocié simbélicamente a la represién militar de
los pueblos barbaros, al cambio dindstico y al destierro de hijos de reyes o
funcionarios incapaces o corruptos.

Tal destruccién adquiere su justificacidn, criticada por el modo daofsta de ver
las cosas, porque en el Zu6 zhudn (FiAR), Hundun es una feroz y cruel deidad,
considerada hija de Qidngg? (%57, angustiosamente extrafio o totalmente raro),
una criatura monstruosa que devora gente, uno de los Cuatro Males (Sixiong,
PYIX1), que serfan exiliados por el sabio rey Shun.

20 Aunque ciertos autores (Ifiaki Preciado) argumentan que el retorno a la unidad

21

22

23

originaria, dao, pudiera referir la anoranza de las sencillas sociedades arcaicas
igualitarias, comunas primitivas o sociedades ideales a las que habria que
retornar por su idealidad, es necesario precisar que las sociedades primitivas
funcionaban orginicamente, y aunque las jerarquias no eran tan evidentes, no
por eso dichas sociedades son estrictamente igualitarias, pues debian funcionar
con células de poder relativamente bien organizadas. Estos argumentos, en
funcién de la interpretacién del Ldozi () por Wang Bi (i) sefialan
el retorno de la variedad, entendida como las diferencias y jerarquias sociales
discriminatorias, a la unidad o igualdad social, que es la madre o sociedad
comunal. El alejamiento de la unidad o de la sociedad pristina implica la
formacién del Estado y, por ende, de la organizacién patriarcal, que despliega
un sistema de poder sefiorial o soberano (Jiznqudn, L) en el que surge una
elite intelectual que detenta el poder y se hace dominante.

Cerrar los huecos, como se ha constatado en ciertas practicas de enterramiento,
supondria, por consiguiente, la re-identificacién con la matriz césmica unitaria
originaria cadtica.

En el Tianwen del Chii ci (JE&¥), como ya se advirtié, Shu-Hu aparece como
una dnica criatura mitica, asociada a la serpiente con nueve cabezas.

Los términos, perforar o esculpir, parecen expresiones técnicas taoistas referidas
aactos destructivos del sabio-rey que establece distinciones clasistas y un orden
civilizador jerarquizante. En el Hudindn zi (f£ ¥ §-) se emplean en numerosas

28  Humania del Sur



Humania del Sur. Afio 20, Ne 39. Julio — Diciembre, 2025. Julio Lépez Saco.
El tema de Hundun (Wg7%) en la antigua literatura china... pp. 13-32.

ocasiones como referencias a una actividad civilizada que pone fin a la pristina
y arcddica Edad de Oro.

24 Enlameditacién el taoista retorna, para identificarse, con dio, hecho conectable
con el modelo cosmogoénico, de reminiscencias miticas, sugerido en el Zhudngzi
y Daodé jing (capitulos 7, 25 y 42, respectivamente). El sabio que alcanza la
experiencia de completa identificacién con dio es llamado Ying ning (#1%5%),
pazy serenidad abundantes, una especie de tranquilizacién en el caos. Alcanzar
dao, que incluye Gran Retorno, es como un viaje mitico a las montanas Kanlan
(E#) en el reino central del Emperador Hundun (V2§ ).

25 En China, tres es niimero auspicioso, primer nimero impar de ying (/)
mientras nueve es el poder celestial, y representa las ocho direcciones con el centro
como el noveno punto, tal y como es simbolizado en el Mingting () o Sala
Brillante.

26 Aunque no es motivo de reflexién en este trabajo, no se puede finalizar sin
comentar que incluso este concepto y entidad mitica ha sido objeto de recepcién
moderna, como es el caso del personaje Morris en la pelicula Shang-Chi y la
Leyenda de los Diez Anillos, en donde se resalta su conexién con el caos y el
estado primordial, o el Hundun que aparece en el videojuego Spelunky 2, en
donde adopta la forma de un enorme huevo con dos patas, un par de alas, cabeza
de serpiente, cabeza de pdjaro y un gigantesco ojo en el centro del huevo. Asf
mismo, se hace referencia a Hundun en algunos episodios del anime Lazarus,
una serie de televisién de anime creada y dirigida por Shinichiré Watanabe.

Referencias

Armour, R.A. (2004). Dioses y mitos del Antiguo Egipro. Alianza editorial.

Bauer, W. (1976). China and the Search for Happiness. Seabury Press.

Birrell, A. (2000). Chinese Myths. British Museum Press & University of Texas Press.

Boodberg, PA. (1937). Some Proleptical Remarks on the Evolution of Archaic
Chinese. Harvard Journal of Asiatic Studies, 2, 329-372.

Changwu, T. (1988). On the legends of Yao, Shun, and Yu, and the Origins of
Chinese Civilization. Chinese Studies in Philosophy, 19(3), 21-68.

Charles, H. (1986). Ch'u-tz‘u 2%#&¥. In Nienhauser, W.H. (Ed.). 7he Indiana
Companion to Traditional Chinese Literature (347-349). Bloomington,
Indiana University Press.

Chen, Q. (2001). Lishi chungiu xin jiao shi. Shanghai guji chubanshe.

Chung-yuan, Ch. (1968). Purification and Taoism. Proceedings of the XIth
International Congress of the International Association for the History of
Religions, 2, 139-140.

Cooper, J.C. (2004). Diccionario de simbolos. Edit. GG.

De Visser, M.W. (1969). The Dragon in China and Japan. Martin Sandig.

Eberhard, W. (1968). The Local Cultures of South and East China. Edit. E.]. Brill.

Humania del Sur 29



Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asidticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

Eliade, M. (1958). Rites and Symbols of Initiation. Harper Torchbooks.

Eliade, M. (1960). El Chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis. Fondo de
Cultura Econémica.

Elorduy, C., (trad.) (1991). Chuang-tzu. Monte Avila.

Field, S., (trad.) (1986). Tian Wen. A Chinese Book of Origins. New Directions Book.

Forke, A. (1975). The World Conception of the Chinese. Edit. Arno Press.

Fracasso, R. (1996). Libro dei monti e dei mari (Shanhai jing): Cosmografia e mitologia
nella Cina Antica. Marsilio edit.

Garcia-Noblejas, G. & Ning Ning, Y. (2000). Libro de los Montes y los Mares.
(Shanhai Jing). Cosmografia y Mitologia de la China Antigua. Miraguano
ediciones.

Girardot, N.J. (1976). The Problem of Creation Mythology in the Study of Chinese
Religion, History of Religions, 15(4), 289-318.

Girardot, N.J. (1977). Myth and Meaning in the Tao Te Ching: Chapters 25 and
42. History of Religions, 16(4), 294-328.

Girardot, N.J. (1983). Myth and Meaning in Early laoism. The Theme of Chaos
(Hun-Tun). University of California Press.

Graham, A.C. (1960). Book of Lieh-tzu. John Murray.

Granet, M. (1953). Etudes sociologiques sur la Chine. University of France.

Granet, M. (19592). Danses et légendes de la Chine ancienne, (2 vols.). Presses
Universitaires de France, Université de France; (primera edicién en Annales
du Museé Guimet, Bibliothéque d’Erudes, 1926).

Granet, M. (1959b). El pensamiento chino. Edit. UTEHA.

Hawkes, D. (1959). Chu 1z'u, The Songs of the South. Ed. Beacon Press.

Hawkes, D. (1993). Ch‘u tz'u. Inen Loewe, M., (Ed.). Early Chinese Texts: A
Bibliographical Guide (48-55). Society for the Study of Early China &
Institute of East Asian Studies.

Huainanzi (1927-1936). Shanghai. Edic. Sibu beiyao.

Huang Weihu (1992). Chuci #&¥. In Zhongguo da baike quanshu 7 BK FHF}
2=, Zhongguo lishi FIBIJFE 5. Zhongguo da baike quanshu chubanshe.

Huxley, F. (1989). El dragén. Naturaleza del espiritu, espiritu de la naturaleza. Edit.
Debate.

Izutsu, T. (1967). The Key Philosophical Concepts in Sufism and Taoism, 2 vols. Keio
Institute.

Jianing, Ch. & Yang, Y. (1995). The World of Chinese Myths. Beijing Language and
Culture University Press.

Kwang-Chih, Ch. (1959). Chinese Creation Myths: A Study in Method. Bulletin
of the Institute of Ethnology, 8, 47-79.

Kwang-Chih, Ch. (1976). A Classification of Shang and Chou Myths. In Early
Chinese Civilization: Anthropological Perpectives (155-173). Harvard
University Press.

30 Humania del Sur



Humania del Sur. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. Julio Lépez Saco.
El tema de Hundun (Wg7%) en la antigua literatura china... pp. 13-32.

Lara Peinado, E (2002). Leyendas de la antigua Mesopotamia. Dioses, héroes y seres
Jantdsticos. Edit. Temas de Hoy.

Li Jianping, (Ed.). (1998). Zhongguo shenhua renwu cidian EiEERNGY/ i
Xi’an, Shaanxi renmin chubanshe.

Lincoln, B. (1986). Myth, Cosmos, and Society: Indo-European Themes of Creation
and Destruction. Harvard University Press.

Liu Qiyu (1992). Pan Gu #. In Zhongguo da baike quanshu H1 3K F £
&, Zhongguo lishi FB{JFE . Zhongguo da baike quanshu chubanshe,
vol. 2, 748-749.

Lo, Meng-ts'e (1971). Shuo hun-tun yii chu-tzu ching ch’uan chih yen ta-hsiang.
Journal of Oriental Studies, 9, 15-57.

Long, Ch.H. (1963). Alpha: the Myths of Creation. George Braziller Inc.

Lépez Saco, J. (2004a). La mitologia tradicional en la literatura china antigua.
Quincunce, 8, 31-36.

Lépez Saco, ]. (2004b). Dao: unidad, vacio, totalidad. ;Una visién generadora y
orgdnica del Cosmos? Logoi, 7, 215-228.

Lépez Saco, J. (2008). Metamorfosis y sacrificio: hermenéutica simbdlica del
mito de Pan Gu en China. En San Ginés, P. (Ed.). Coleccion Espanola de
Investigacion sobre Asia Pacifico, Nuevas Perspectivas de Investigacion sobre
Asia Pacifico (293-307). Edic. Universidad de Granada.

Lépez Saco, ]. (2009). Madre y salvadora: hermenéutica de un mito antropogénico
chino. Memoria del XII Congreso Internacional y X Congreso nacional de
Aladaa (México), Diversidad y perspectivas de Asia y Africa frente al siglo
XXI. El Colegio de México. http://ceaa.colmex.mx/aladaa/

Mair, V. (1998). Wandering on the way: Early Daoist tales and parables of Chuang
Tzu. Bantam Books.

Needham, J. (1959). Science and Civilization in China (Vol. 3). Cambridge
University Press.

Neville, R. (1980). From Nothing to Being: The Notion of Creation in Chinese
and Western Thought. Philosophy East and West, 30, 21-34.

Porter, D.L., Hall, D.L. & Roger, T.A. (1996). From Deluge to Discourse: Myth,
History, and the Generation of Chinese Fiction. State University of New York
Press.

Preciado Idoeta, 1. (2006). 720 Te Ching. Los libros del Tao. Edit. Trotta.

Puhvel, J. (1987). Comparative Mythology. Johns Hopkins University Press.

Robinet, L. (2007). Hundun I&iH Chaos: inchoate state. In Pregadio, E, (Ed.). Zhe
Encyclopedia of Taoism (523-525). Routledge edic.

Schafer, E. (1951). Ritual Exposure in Ancient China. Harvard Journal of Asiatic
Studies, 14, 130-184.

Shih, J. (1969). The Ancient Chinese Cosmogony. Studia Missionalia, 18, 111-130.

Sproul, B. (1979). Primal Myths, Creating the World. Edit. Harper & Row.

Thiel, PJ. (1968-1969). Shamanismus im alten China. Sinologica, 10, 149-204.

Humania del Sur 31


http://ceaa.colmex.mx/aladaa/

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asidticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Afio 20, N° 39. Julio — Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

Tjoe Som, T. (Trad.). (1949). Po Hu T’ung. The Comprehensive Discussions in the
White Tiger Hall (Vol. 1.). Edit. Hyperion Press.

Ware, J. (1933). The Wei Shu and the Sui Shu on Taoism. Journal of the American
Oriental Society, 53, 226-245.

Wheatley, P. (1971). The Pivot of the Four Quarters: A Preliminary Enquiry into the
Origins and Character of the Ancient Chinese City. Aldine Publishing.

Yuan Ke (1980). Shanhai Jing Jiaozhu. Ed. Guji chubanshe.

Yuan, Ke (1985). Zhongguo shenhua chuanshuo cidian. Cishu chubanshe.

Yu, D.C. (1981a). The Creation Myth and Its Symbolism in Classical Taoism.
Philosophy East and West, 31, 479-500.

Yu, D.C. (1981b). The Mythos of Chaos in Ancient Taoism and Contemporary
Chinese Thought. Journal of Chinese Philosophy, 8(3), 325-348.

L

32  Humania del Sur




