
 Humania del Sur    33

Una reconsideración del concepto 
“Edad Media india”

Ricardo Pedro Cimoli
 Universidad de Buenos Aires

Buenos Aires, Argentina
 Orcid: 0009-0007-7119-8324

 ricardo.cimoli@bue.edu.ar 

Resumen
Este artículo busca problematizar la tesis colonial sobre una historia índica dividida 
en tres “edades”: una atávica era de oro védica, un medioevo islámico con cruentos 
gobernantes, y otra moderna con dirigentes de un reino cristiano capaces de brindar 
paz a la región. A tal fin, se concentra en la segunda, específicamente desde el siglo 
XI al siglo XVI, o sea, entre la irrupción de Mahmud de Ghazni al Sur de Asia y 
la batalla de Panipat, con el propósito de desmontar la construcción acerca de una 
época musulmana identificada por la debacle política-económica. 
	 Palabras clave: colonialismo, historia tripartita, Medioevo, islam, 
Mahmud de Ghazni

A Conceptual Reconsideration of the Indian Middle Ages

Abstract
This article aims to problematize the colonial perspective regarding an Indic history 
divided into three “ages”: an ancient Vedic golden age, an Islamic medieval period 
with brutal rulers, and another with leaders of a Christian kingdom capable of 
providing peace and modernity to the region. Thus, it focuses on the second 
segment, particularly between the 11th and 16th centuries -that is, from the 
incursion of Mahmud of Ghazni into South Asia to the Battle of Panipat-, with 
the objective of deconstructing the narrative of a Muslim era defined by political 
and economic decline.
	 Keywords: colonialism, tripartite history, middle ages, islam, Mahmud 
de Ghazni.

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Ricardo Pedro Cimoli.
Una reconsideración del concepto “Edad Media india”... pp. 33-48.

Ca
le

id
os

co
pi

o

Recibido: 15.6.25 / Evaluado: 21.6.25 / Aprobado: 30.6.25

mailto:ricardo.cimoli@bue.edu.ar


34    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

1. Introducción
El orden colonial se desplegó en el frente político-económico, pero 

también en el cultural; en relación con este último, un grupo de intelectua-
les británicos confeccionó una historia tripartita del subcontinente índico, 
para lo cual apeló a un criterio religioso. En consecuencia, establecieron una 
antigua edad de oro védica antecesora del moderno hinduismo, seguida de 
un medioevo islámico con déspotas gobernantes responsables del colapso 
económico, cuyo final los indostánicos se lo debían a un gobierno cristiano 
identificado con la modernidad. 

Es innegable, pese a todo, la gran obra erudita en lo referente a la 
traducción de textos filosóficos, jurídicos, religiosos y literarios de la antigua 
India, así como el hallazgo de sitios arqueológicos pertenecientes a Estados 
desconocidos en gran medida por los propios surasiáticos. Sin embargo, esa 
misma construcción fue la piedra angular de preconceptos eurocéntricos 
que continúan marcando a la sociedad índica al día de hoy.

Este artículo se concentra específicamente en la deconstrucción de esa 
supuesta época oscura, bajo el sello del islam en la península del Indostán. 
Con ese propósito, en la primera parte describimos la labor de la Royal Asiatic 
Society de Bengala (RASB), y la elucubración de una “Edad Media índica” 
por los historiadores coloniales británicos. Luego, apelamos a académicos 
asiáticos, europeos, norte y latinoamericanos que desde mediados del siglo 
XX han cuestionado la visión colonial relativa a las incursiones de Mahmud 
de Ghazni y de Muhammad de Ghor al Sultanato de Delhi (1206-1526) 
y a la esfera económica. Por último, se presentan las reflexiones finales que 
intentan realizar un aporte al estado de la cuestión.

2. La Royal Asiatic Society de Bengala y la “edad media del 
Indostán”

El dominio militar y político británico desde mediados del siglo 
XVIII en el Sur de Asia iba siendo acompañado por el soporte académico 
de la Asiatic Society, la cual fue fundada en 1784, para agregarle su nombre 
el de Bengala en 1832, y el Royal en 1936, hasta la independencia del Estado 
indio poscolonial pasó a denominarse “Sociedad Asiática de Calcuta”, y a 
partir de 2001 de Kolkata (Metcalf y Metcalf, 2014).



 Humania del Sur    35

Imagen N° 1
El Sur de Asia

Fuente: Olsen (2021).

Imagen N° 2
La monarca Victoria del Reino Unido

Fuente: (Birmingham Museum Trust, 2020).

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Ricardo Pedro Cimoli.
Una reconsideración del concepto “Edad Media india”... pp. 33-48.



36    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

Los estudiosos de la RASB, bajo el patrocinio de la gobernante 
Compañía Inglesa de Indias Orientales (Muñoz y Martino, 2019), como 
el londinense William Jones (1746-1794) junto a sus compatriotas Charles 
Wilkins (1749-1836), Henry Thomas Colebrooke (1765- 1837) y James 
Prinsep (1799-1840), se conectaron con castas brahmánicas, particularmente 
de Bengala, en pos de obtener datos e información sobre la sociedad local 
(Banerjee, 2008; Pániker, 2014).

De esta manera, confeccionaron una línea cronológica para la pe-
nínsula del Indostán, tradujeron textos escritos con el silabario devanāgarī, 
e incluso lograron descifrar las antiguas escrituras brahmi y karoṣṭhī. Esto 
último fue comparado, de acuerdo al historiador británico Eric Hobsbawm 
(2012), con la labor del francés Jean François Champollion en cuanto a los 
jeroglíficos egipcios.

El trabajo de dichos eruditos permitió a los propios habitantes del 
Indostán conocer las culturas que los habían precedido, de la cual se ha-
bían perdido la mayoría de los registros1. Una apostilla cabal al escenario 
descrito fue acuñada por el célebre historiador francés de los Annales Marc 
Bloch (1965, p. 52): “¿Qué no daría (...) un historiador de la India (...) por 
disponer de un Heródoto?”.

Igualmente, su producción resultó altamente funcional al naciente 
orden colonial, dado que su primer objetivo era el conocimiento de las 
sociedades nativas y la justificación del gobierno imperialista (Sen, 2007b).

Diversos académicos británicos se basaron en las traducciones de 
la RASB para confeccionar la historia de la India. Por ejemplo, el escocés 
James Mill (1773-1836) —padre del filósofo John Stuart Mill—, quien sin 
haber visitado el Sur de Asia o siquiera conocer sus lenguas nativas escribió 
su History of British India (1818-1818); mientras, el inglés Robert Sewell 
(1845-1925), autor de A Forgotten Empire: Vijayanagar (1901), que sí vivió 
en el subcontinente, e incluso se desempeñó en el servicio civil (Sen, 2007a).

El común denominador de esas obras, así como de otras producidas 
bajo el ala de la maquinaria colonial, era la creencia en una estructura “tri-
partita” en función de un criterio religioso: una edad antigua “de oro” védica, 
un medioevo islámico de crisis y la modernidad de los británicos cristianos.

De esa manera, los historiadores coloniales instalaron un mito 
relativo a un sangriento conflicto de larga data entre dos comunidades 
irreconciliables: los musulmanes y los “hinduistas”. Este último término era 
en realidad un “cajón de sastre”2 para una miríada de tradiciones filosóficas-
confesionales índicas, jamás nombrado en la literatura védica y brahmánica; 
sino ideado por los eruditos de las RASB con base a la palabra sindhu (río 



 Humania del Sur    37

en sánscrito), usada por los persas para designar a su satrapía del Valle del 
Indo (Pániker, 2011).

Al mismo tiempo, los referidos historiadores consideraron el punto 
de inicio para ese medioevo a las invasiones de un grupo de turco-afganos 
mediante los pasos de Khyber y de Bolan en la cordillera del Hindu Kush 
desde principios del siglo XI. Los líderes de esos raids eran Mahmud de 
Ghazni (971- 1030) primero, y casi un siglo después Muhammad de Ghor 
(1149- 1206); quiénes, a su vez, conformaron efímeros imperios con base 
en el actual Afganistán: el gaznávida y el gúrida respectivamente.

Los ojos metropolitanos no dudaron en pregonar los cruentos ataques 
de los pueblos túrquicos hacia los habitantes de la llanura indogangética; al 
punto de ser un lugar común mencionar la destrucción de templos hinduistas 
como el de Somnath o instituciones de estudios budistas como la de Nalanda.

La crónica colonial relató la forma en que posteriormente un general 
de origen esclavo habría sacado provecho de la muerte de Ghor en 1206, y 
fundó así el “Sultanato de Delhi”, cuyo dominio llegó a extenderse por gran 
parte del norte indostánico hasta 1526. En esta última fecha tuvo lugar la 
primera batalla de Panipat, cuando otros invasores turco-afganos liderados 
por Babur (1483-1530) se alzaron con la victoria y formaron el imperio con 
el cual se topó la Compañía citada: el mughal3. Ambas entidades políticas 
recibirían por igual la tacha de “imperialistas musulmanes”.

Los estudios de Sewell sumaron al tablero de esta época al Estado de 
Vijayanagara, un reino capaz de proteger al hinduismo desde 1336 a 1646 so-
bre un territorio que iba desde el río Krishna al cabo comorín (Spear, 1969).

Una última cuestión acerca de los discursos originados por las traduc-
ciones de la RASB alude a la culpabilidad por la debacle económica. Ello 
se habría materializado en un colapso comercial, agrícola y de la actividad 
manufacturera, en tándem a la destrucción de una presunta ciencia védica 
(Thapar, 2009).

Estas tesis oficiales gestadas bajo la égida británica dominaron 
sorprendentemente a los estudiosos nacionalistas en el Sur de Asia hasta 
mediados del siglo XX, en particular a los jingoístas hindúes como Ramesh 
Chandra Majumdar, inclusive, se pueden encontrar hasta hoy en círculos 
intelectuales de India seguidores del BJP (Waikar, 2018).

Ahora, se analizará la deconstrucción de dichas tesis a cargo de un 
conjunto de académicos índicos, europeos, norte y latinoamericanos a partir 
de mediados del siglo pasado.

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Ricardo Pedro Cimoli.
Una reconsideración del concepto “Edad Media india”... pp. 33-48.



38    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

3. La crítica a la perspectiva colonial: las invasiones de los S. XI y XII
El preconcepto de un islam imperialista y disruptivo fue puesto en 

entredicho a través de una serie de argumentos.
La penetración de conquistadores desde el otro lado de los pasos 

montañosos ubicados al noroeste del Indostán era un fenómeno anterior 
al arribo de las tropas de Mahmud de Ghazni. Se puede citar a los persas 
sasánidas (siglo VI a.n.e.), los helenos (siglo IV a.n.e.), los escitas (siglo I. 
a.n.e.), los kushan (siglo I), los hunos heftalitas (siglo V) y los árabes, que 
conquistaron la desembocadura del río Indo (el Sindh) hacia el siglo VIII 
(Thapar, 1969).

Lo último da pie para reflexionar sobre dos fenómenos estudiados 
por el indólogo canadiense Ainslie Embree (1974): las incursiones túrqui-
cas eran encabezadas por hombres que habían abrazado recientemente al 
islam desde el budismo, e incluso, no vacilaron en combatir a los Estados 
musulmanes nacidos de la expansión omeya; a la par de recordar cómo la 
acción de mercaderes y predicadores árabes o persas en el sur índico hicie-
ron florecer a la comunidad moplah, la cual ha exhibido claras credenciales 
indias, al hablar el malayalam como el resto de los habitantes del moderno 
Estado de Kerala4.

Además, con respecto a la posterior expedición de Muhammad de 
Ghor nuevamente Embree (1974) superó la perspectiva de guerra religiosa, 
ese último militar irrumpe en el subcontinente a pedido del rajá Chakradeo 
de Jammu, quien se hallaba en plena guerra contra una coalición entre el 
monarca islámico de Lahore y otros gobernantes hinduístas.

Estas críticas historiográficas igualmente han conservado ciertos 
elementos del discurso colonial; por ejemplo, el vertiginoso éxito militar 
de los pueblos túrquicos, a la par de la destrucción inicial de templos o 
instituciones culturales.

La politóloga española Eva Borreguero (2022), especialista en Asia 
meridional, apuntó a la combinación entre una eximia conducción mili-
tar, una veloz caballería y unidades de arqueros con armas livianas. Esta 
estrategia logró entonces superar ampliamente a los ejércitos comandados 
por los rajas5 hinduistas del noroeste índico —en general de la macro-casta 
guerrera rajput—, los cuales disponían de una infantería pesada auxiliada 
por elefantes con sus cornac.

Por el lado de la devastación de santuarios, el sitio budista de Nalanda 
fue un caso paradigmático:



 Humania del Sur    39

(…) [Era un] centro panasiático de educación (atrajo a estudiantes de toda 
Asia), estaba dirigida por una fundación budista y recibió el apoyo de reyes 
hindúes. Cuando la más antigua universidad europea, la de Bolonia, fue 
establecida en 1088, Nalanda tenía más de setecientos años de vida. (...) En 
su apogeo, en el siglo VII, Nalanda era una universidad residencial que tenía 
diez mil estudiantes en sus dormitorios. (...) los archivos de la universidad 
fueron quemados de manera indiscriminada por Bakhtiyar (...) [Jalyi, un 
general gúrida] y su ejército de conquista a finales del siglo XII. Versiones 
de la época nos dicen que (...) [su] extensa y distinguida biblioteca (...) 
ardió durante tres días en las llamas de la destrucción. (...) sabemos que 
las asignaturas enseñadas e investigadas eran Religión, Historia, Derecho, 
Medicina, Lingüística, Salud Pública, Arquitectura y Escultura, así como 
Astronomía (…)”. (Drèze y Sen, 2014, pp. 135-136)

Imagen N°3
Nalanda

Fuente: Tegart (2021).

En cuanto a los saqueos a lugares de culto hinduistas o centros de 
enseñanza budistas, una pléyade de investigadores no concordó con la versión 
imperialista británica.

La historiadora social india Romila Thapar (1969), denostada por 
el nacionalismo hinduista, y la filósofa estadounidense Martha Nussbaum 
(2009) defendieron la existencia de rapiñas similares durante guerras an-
teriores al siglo XI; hasta el reconocido sanscritólogo francés Jean Filliozat 
recordó “casos de sivaistas que se vanagloriaba de haber empalado jainistas6 
o de haberlos deportado a las islas Andamán” (1992, p. 140). Mientras la 
citada Borreguero (2022) vinculó más los asaltos turcos con la avidez por 

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Ricardo Pedro Cimoli.
Una reconsideración del concepto “Edad Media india”... pp. 33-48.



40    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

cuantiosos tesoros, y soslayó a la violencia religiosa, materializada en especial 
en la iconoclastia hacia los motivos sexuales de los templos.

De un modo general, otros académicos, entre los cuales resalta la 
catedrática india Noorin Khan (2024) de la Universidad Jamia Millia Is-
lamia, propusieron un nuevo punto de inicio para el medioevo índico: el 
final de la era Gupta (siglo VI). Esta idea de un medioevo temprano post 
gupta ya había sido introducido por teóricos marxistas, quiénes de acuerdo 
a Thapar (2009) se detuvieron en una era de crisis preislámica; pero también 
Borreguero (2022) ubicó en el fin de dicha era el comienzo de la forma 
índica del feudalismo. 

4. La crítica a la perspectiva colonial: el Sultanato de Delhi
A modo de introducción, Thapar apunta directamente a la impreci-

sión del rótulo “Sultanato de Delhi”, ya que los frecuentes conflictos dentro 
de la élite turcoafgana acarreaban cambios de dinastías (Mameluca o Esclava, 
Khilji, Tughlaq, Sayyida, Lodi) o traslados de capital de Delhi a Devagiri y 
Agra; e incluso, otros grupos túrquicos seguían cruzando los desfiladeros al 
noroeste del Indostán, como aquel dirigido a fines del siglo XIV por Timur 
o Tamerlán (1336-1405), antepasado del citado Babur. Esta historiadora 
remarcó, así como en su último siglo el Estado “quedó reducido casi a la 
posición final de un reino provincial” (1969, p. 337).

Por otro lado, el matrimonio de indólogos estadounidenses Barbara 
y Thomas Metcalf (2014) resaltaron las alianzas de la nueva clase dirigente 
con los rajput —otrora enemiga de los invasores— tanto mediante los 
casamientos con sus mujeres como por el nombramiento de generales a 
hombres de ese mismo grupo.

En cuanto al plano cultural, el filósofo argentino Gabriel Martino y 
el investigador mexicano Adrián Muñoz (2019) lograron demostrar cómo 
si bien el Sultanato se declaraba oficialmente islámico, sus soberanos orde-
naron traducir los textos sánscritos al persa —lingua franca por esos siglos 
en el norte indio—, al árabe y a idiomas túrquicos.

Un caso nodal lo representó el Amṛtakuṇḍa o “Manantial de ambro-
sía” —un tratado sobre el yoga de autor desconocido— devenido en el Hauz 
u’l Hayat; hecho que expone la comunión entre los ascetas musulmanes e 
hindúes —sufíes y yoguis respectivamente—, cuyo resultado más fehaciente 
quizá haya sido la islamización de la práctica paníndica conocida como yoga 
(Muñoz y Martino, 2019).

El geógrafo indio Abhay Kumar (2023) subrayó en forma concor-
dante la incorporación de elementos hinduistas en la tradición nacida con 

https://symbl.cc/es/1E5B/


 Humania del Sur    41

el profeta Muhammad, por ejemplo, el relato de la caída de Adán a una 
montaña en Sri Lanka; la cual es hasta el día de hoy sagrada para el islam, 
pero también para los hindúes y budistas, que lo asocian con un sitio donde 
existen huellas de Shiva o de Buda.

Este sincretismo fue indetectable para la mente colonial, quien se 
empeñó en instalar el dogma de dos comunidades religiosas enfrentadas hacía 
siglos. Cuestión clave soslayada por la historiografía colonial, tan interesada 
en justificar su presencia tras una época de opresión, cuando en realidad 
hubo una creciente política de tolerancia por parte de la élite túrquica a sus 
súbditos de la península del Indostán. Por consiguiente, este Estado islámico 
autóctono desistió, salvo momentos puntuales, de impulsar conversiones 
masivas o forzadas, a diferencia de las regiones conquistadas por los árabes 
omeya o abasida, o bien, en la América bajo dominio europeo.

Las huellas de esa estrategia se hallan según Borreguero (2022) en 
una progresiva tolerancia, donde a las comunidades hinduistas se las llegó 
a eximir del impuesto yzia, al tipificarlos con el estatus de pueblos “del 
libro” o dhimmi reservado para cristianos o judíos en la jurisprudencia 
islámica. Pániker (2014) incluso se basó en los censos ordenados por los 
británicos, los cuales reflejaban a los musulmanes como casi un cuarto de 
la población. De hecho, estudios genéticos modernos demostraron que la 
mayoría de los indios fieles al islam descienden de antiguos locales neófitos, 
aparte de estar divididos hoy por múltiples clivajes (lingüísticos, regionales 
y socioeconómicos).

Por otro lado, la arquitectura brinda otro testimonio contrario al 
cuño imperialista, ya que a la destrucción de centros hinduistas o budistas 
le siguió su conversión en mezquitas con estilo indostánico.

La masjid Quwwat-ul-Islam representó un cabal ejemplo, al ser 
fundada por el primer sultán de Delhi Qutb-ud-Din Aibak (1250-1310) 
a las afueras de la urbe homónima junto al minarete de Qutab Minar. Su 
construcción apeló a los artesanos locales y a materiales previos: ladrillos 
con diseños de flor de loto o de deidades hindúes (dejadas sin cabeza por 
la temprana iconoclastia musulmana), y un pilar de hierro puro producido 
durante la era Gupta (siglo IV), cuyas inscripciones brahmi —no descifradas 
por entonces— invocaban a Vishnu (Borreguero, 2022). 

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Ricardo Pedro Cimoli.
Una reconsideración del concepto “Edad Media india”... pp. 33-48.



42    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

Imagen N° 4
Minarete de Qutab Minar

Fuente: Aquib (2022)

Más adelante, el sultán Firuz (1309-1388) de la dinastía Tughlaq 
relajó la iconoclastia de la ortodoxia islámica, en consonancia con la an-
tedicha tolerancia, al ordenar traer a su palacio los pilares del emperador 
budista Ashoka Maurya (siglo III a. C.), cuyos edictos en lenguas prácritas, 
arameo o griego —tampoco descifrados en ese momento—, así como su 
capitel de cuatro leones demostraban la filiación budista del antiguo monarca 
indostánico (Thapar, 1969).

Todos estos elementos hacen que se concuerde con el investigador 
bengalí Amartya Sen (2007b), ganador de un premio nobel de Economía, 
quien observó en el Sultanato la indianización de gobernantes islámicos.

Por último, con respecto al reino meridional de Vijayanagara, con-
temporáneo a la Sultanía de Delhi y cuya capital era la ciudad homónima 
—o también llamada Hampi—, su estudio otorga una evidencia más de las 
rigideces teóricas y fácticas entre los historiadores coloniales.

Nuevamente Thapar (1969) realizó un valioso aporte, al recordar que 
sus dos fundadores (los hermanos Harihara I y Bukka Raya I) habían sido 
antiguos generales del Sultanato de Delhi, los cuales durante un tiempo 
llegaron a abrazar las enseñanzas del profeta Muhammad. Borreguero (2022) 



 Humania del Sur    43

acotó la práctica del sivaísmo por su élite, punto ciego a la sazón para los 
eruditos coloniales tan enfocados en el redil hinduista.

Vijayanagara también se enfrentó militarmente e hizo alianzas 
indistintamente con soberanos musulmanes e hindúes (Embree, 1974); 
mientras de acuerdo al arqueólogo punjabí Tara Chand (1962), defensor del 
nacionalismo secular, sus gobernantes enrolaron en su ejército a unidades 
con arqueros de fe islámica, hecho alejado del papel de “paladines de la 
resistencia hinduista” otorgada por la mente colonial.

5. La crítica a la perspectiva colonial: el colapso económico
Este tercer apartado conduce a las tesis de los historiadores estadou-

nidenses Metcalf y Metcalf, los cuales negaron de plano las ideas metro-
politanas: “Estos siglos presenciaron la expansión de la frontera agrícola, 
la extensión de las redes comerciales, [y] un cambio tecnológico gradual” 
(2014, p. 15).

Por otra parte, el listado de las diez ciudades más pobladas a finales del 
siglo XV elaborado por el periodista estadounidense Charles Mann (2013) 
ubicaba a dos ciudades surasiáticas: en el segundo puesto a Hampi, con casi 
medio millón de habitantes, y en el séptimo lugar a Gaur o Gauda, bajo el 
Sultanato de Bengala que era para esa época independiente del de Delhi.

Mientras, el historiador estadounidense Robert B. Marks (2007), 
cuya perspectiva consideró el medio ambiente geográfico durante la misma 
etapa, afirmó que de las 25 urbes del globo para esa etapa se hallaban en 
India, China y Japón.

Ambos reconocieron que sólo dos núcleos urbanos europeos se en-
contrarían representados en el top ten: Estambul, con una sección asiática 
así como bajo dominio turco, y París. Ello, sumado al activo comercio en 
la zona del Índico entre los siglos VII y XVI con escasa presencia de fuerzas 
militares o puertos fortificados, hizo a Marks (2007) concluir en la existencia 
de una gran riqueza en el Sur de Asia antes del dominio británico.

En cuanto al núcleo urbano de la India meridional, perviven aún 
diversas crónicas de su prosperidad. Por un lado, Chand se refirió a “Con-
ti, el viajero italiano, y Abdur Razzak, el embajador persa” (1962, p. 139) 
visitando la magnífica corte de Devaraya II; por otro, el viajero portugués 
Domingo Paes quien, en 1522 tras haber visitado la Roma del renacimiento, 
arribó a Vijayanagara y resaltó:

(…) “muy bella de aspecto; resulta encantadora con sus innumerables lagos, 
canales y árboles frutales”. Es la ciudad “mejor abastecida del mundo”, en 

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Ricardo Pedro Cimoli.
Una reconsideración del concepto “Edad Media india”... pp. 33-48.



44    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

la que todo “abunda”. Las salas del palacio eran una masa de marfil, con 
rosas y lotos tallados en lo alto: “es algo tan rico y bello que difícilmente 
se hallará en otra parte nada igual”. [Su rey] “… Es el (...) más temido y 
perfecto que pueda existir, de disposición animosa y muy alegre; le agrada 
honrar a los extranjeros y les recibe afectuosamente (…)”. (Nehru, p. 330)

Ahora, si al auge político del Sultanato de Delhi y de Vijayanagara 
se le suma el surgimiento de un espacio de diálogo entre musulmanes e 
hinduistas en el ascetismo y la arquitectura, quizá se le dé fundamento a 
la valoración de Khan en torno a la edad media india como: “... siglos en 
que la civilización india alcanzó su esplendor y dejó huellas imborrables” 
(2024, p. 11).

Si bien, el artículo no aborda la hegemonía mughal desde princi-
pios del siglo XVI, es dable centrarse en autores cuyas tesis excluyeron a 
esa entidad política del medioevo índico, negando entonces el inicio de la 
modernidad con el colonialismo europeo.

Borreguero (2022) y Pániker (2014) coincidieron en datar con la pri-
mera batalla de Panipat (1526); al respecto, el comienzo de una fase duradera 
de centralización política después de casi dos mil años en el subcontinente. 
Mientras el historiador indio Irfan Habib (1982) de la Universidad de 
Aligarh reconoció un temprano desarrollo capitalista a partir de entonces.

6. A modo de conclusión
¿Hubo un “medioevo islámico” distinguido por la opresión y la 

debacle económica en el Sur de Asia entre la civilización de oro védica y la 
modernidad traída por gracia del Reino Unido?

La respuesta de este artículo es negativa.
La presunta división atávica entre musulmana, extranjeros e hinduis-

tas nativos intentó ser desmontada aquí basándose en tesis de académicos 
indios, latino y norteamericanos, así como europeos críticos de la pluma 
colonial, en función de tres aspectos: las invasiones de Mahmud de Ghazni 
y de Muhammad de Ghor; el Sultanato de Delhi; y el escenario productivo.

En relación con las incursiones túrquicas de los siglos XI y XII, hemos 
tratado de demostrar cómo indudablemente fueron traumáticas, aunque la 
península del Indostán ya había sufrido invasiones previas, aparte de haber 
florecido la comunidad moplah en la actual Kerala desde el siglo VII, debido 
a la acción de misioneros árabes o persas.

Otra cuestión fueron las luchas y los pactos entre soberanos fieles al 
islam o al hinduismo —término también acuñado por mentes metropoli-



 Humania del Sur    45

tanas—, donde se iba más allá del simplista clivaje religioso. El caso de los 
templos o las universidades budistas se asociaron más entonces a la captura 
de los tesoros que a un odio confesional.

Por otro lado, la instauración de dicho Sultanato exhibió el cierre 
de un período caótico, y el restablecimiento de un ente político indio, no 
coincidente con un “imperialismo musulmán”.

El aquerenciamiento de la clase dirigente túrquica se constató en: los 
casamientos con mujeres de la élite hindú, el pacto con militares rajputs, o 
la conversión de generales hinduistas a la fe nacida en la península Arábiga; 
la islamización del yoga, gracias al diálogo entre los ascetas sufíes y yoguis; 
el desarrollo de un estilo arquitectónico sincrético, particularmente en el 
área de Qutab Minar; la conservación de la fe anterior por gran parte de 
los nativos; junto a una compleja secuencia de alianzas e incidentes con 
Estados musulmanes o no.

El estudio de Vijayanagara reveló la imprecisión de autores como 
Sewell, ya que el supuesto paladín de la resistencia hinduista enrolaba ar-
queros islámicos, y se enfrentaba a otros rajás.

Al respecto, del supuesto colapso económico, investigaciones de las 
últimas décadas apuntaron a un período duradero de apogeo a partir del 
siglo XII. De hecho, varias ciudades indostánicas eran de las más pobladas 
y dinámicas del mundo, lo cual fue valorizado por testimonios de viajeros 
contemporáneos. Quizá por ello, ciertos investigadores identificaron a la 
etapa mughal con el comienzo de la edad moderna indostánica.

En síntesis, si bien es cierto que las invasiones túrquicas iniciaron 
una transformación importante del escenario surasiático, el mito del ataque 
de un foráneo islam teorizado por la historiografía colonial no tiene asidero 
como hemos intentado comprobar.

El concepto de “medioevo indio” debería superar la interpretación 
metropolitana, e incorporar las tesis de autores como Eva Borreguero, Romila 
Thapar y Agustín Pániker, entre otros. Así como, apelar a otros principio y 
final: la era Gupta y la batalla de Panipat (1526), respectivamente.

Notas

1		 Las crónicas fácticas en las antiguas sociedades índicas escasean, con la excepción 
del emperador budista Ashoka de la dinastía Maurya (siglo III a.n.e.), el libro 
de Rājataraṅgiṇī escrito por Kalhaṇa en Cachemira (siglo XII) y los anales 
producidos por gobernantes de origen túrquico, no se cuenta prácticamente con 
registros escritos que repongan una cronología verificada (Sen, 2007b; Thapar, 

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Ricardo Pedro Cimoli.
Una reconsideración del concepto “Edad Media india”... pp. 33-48.



46    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

1969). Esta situación contrasta con otras civilizaciones, quienes sí legaron obras 
como Historia de la guerra del Peloponeso de Tucídides, Ab Urbe Condita de 
Tito Livio o el Shiji de Sima Qian (Botton, 2020). Fenómeno que se explica 
por diversos factores: el uso de materiales degradables a la hora de escribir, 
como hojas de palmera o cortezas de abedul (Sen, 2007b); la preferencia de los 
redactores por formas impersonales o grupales, e incluso, la hegemonía de la 
transmisión oral (Von Glasenap, 1977); la destrucción de centros intelectuales 
en el norte indostánico durante las primeras invasiones túrquicas (Borreguero, 
2022; Thundy, 2009); la cosmovisión védica-brahmánica del tiempo que 
apelaba a infinitos ciclos no lineales y no a eras dinásticas, amén de negar acceso 
a ese saber al resto de la población (Muñoz y Martino, 2019; Naipaul, 2016).

2	  Allí se agrupaban desde doctrinas ateas, pasando por las monoteístas, y hasta 
politeístas; además de seis sistemas ortodoxos, como grupos disidentes, junto a la 
ecléctica devoción popular representada por el visnuismo y el sivaismo, los cuales 
a su vez, presentaron divisiones como el lingayatismo para el segundo (Tola y 
Dragonetti, 2002). La artificialidad de esa etiqueta se testimonió en la carencia 
de fundador, de un profeta, de encíclicas, de un libro sagrado reconocido por 
todas sus ramas, y sobre todo por la gran cantidad de diferencias regionales, 
particularmente entre el norte y el sur indio (Arduino, 2014; Banerjee, 2008; 
Sen, 2007b). En consecuencia, el “hinduismo” no se ajustaba a los parámetros 
de una religión abrahamánica (el judaísmo, el cristianismo, el islam), al punto 
que el español especialista en cultura india Agustín Pániker (2014) lo identificó 
con una familia de tradiciones o una “macroreligión”. 

3	  Los europeos solían utilizar el término mongol, aunque los miembros de esta 
dinastía eran turcos que se consideraban herederos ideales de Gengis Khan 
(Metcalf y Metcalf, 2014). 

4	  En este distrito se halla una de las primeras mezquitas del mundo, la Cheraman 
Juma en la ciudad de Kodungallur; según la tradición fue fundada en el 629 
por el predicador persa  Malik Bin Dinar, quién habría sido apadrinado por la 
dinastía local Cheraman Perumal (Ahmad, 2023). 

5	  El término viene del verbo rajan del sánscrito “brillar, reinar o resplandecer” 
(Vofchuk, Müller y Orqueda, 2010, p. 85). Estos soberanos apelaban igual 
a variantes de ese título: maharaja (en sánscrito “gran rey”) que se reservaba 
para quienes tenían grandes territorios; Maharawal o rawal y rao, eran 
respectivamente adaptaciones del rajasthani o del sur indio (Allen, 2003; 
Moraes, 1971 y Spear, 1969). Su par femenino era Maharani o Rani, usado 
para consortes o soberanas como Didda (siglo X) de un reino situado en la 
actual Cachemira (Khan, 2024).

6	   Los jainistas o jainas siguen una doctrina no teísta surgida en el sur de Asia 
en el siglo VI, o sea, contemporánea al budismo; presuntamente fundada por 
el profeta Mahāvīra. Se distinguieron por predicar el renunciamiento de todo 
bien terrenal y la no violencia a ningún ser vivo, denominada ahimsa, en aras de 

https://es.wikipedia.org/wiki/Bhagavad-g%C4%ABt%C4%81
https://es.wikipedia.org/wiki/Bhagavad-g%C4%ABt%C4%81


 Humania del Sur    47

lograr el fin de las reencarnaciones para el alma; pensamiento capaz de revelar 
tanto su origen en conceptos védicos, a la par una fuerte crítica al brahmanismo 
(Borreguero, 2022; Pániker, 2014). 

Referencias

Ahmad, R. (2023). Islam in South Asia. In G. N. Devy, T. Joseph and R. Korisettar. 
(Coord.). The Indians. Histories of a civilization (pp. 389-392). Aleph book 
company. 

Allen, C. (2003). Maharajás. Ecos del pasado. Tikal ediciones. 
Aquib, A. (2022). Fotografía del minarete de Qutab Minar. Pexels. https://www.

pexels.com/es-es/foto/ligero-ciudad-cielo-arte-14105979/ 
Arduino, E. (2014). Religión y poder en India contemporánea. En E. Arduino. 

(Coord.). Identidades afroasiáticas translocalizadas. Intercambios y 
resignificación socio-cultural (pp. 340-357). Mnemosyne. 

Banerjee, I. (Mayo- agosto, 2008). ¿Existe un sistema de castas? Estudios de Asia y 
África, 2 (XLII), 325-381.

Birmingham Museum Trust (2019). Fotografía de mujer con pintura de pelo 
castaño. Unsplash.   https://unsplash.com/es/fotos/mujer-con-pintura-
de-pelo-castano-GbsJdQChntU?utm_content=creditCopyText&utm_
medium=referral&utm_source=unsplash 

Bloch, M. (1965). Introducción a la historia. Fondo de Cultura Económica.
Borreguero Sancho, E. (2022). India. Historia de una civilización. Shackleton books.
Botton Beja, F. (Coord.). (2020). Historia mínima del confucianismo. El Colegio 

de México.
Chand, T. (1962). Historia del pueblo indio. Sur.
Drèze, J. y Sen, A. (2014). Una gloria incierta. India y sus contradicciones. Taurus. 
Embree, A. T. (1974) Las primeras invasiones islámicas. El sultanato de Delhi. En 

A. T. Embree y F. Wilhelm. India. Historia del subcontinente desde las culturas 
del Indo hasta el comienzo del dominio inglés (pp. 159-186). Siglo XXI.

Filliozat, J. (1992). Las escrituras indias. El mundo hindú y su sistema gráfico. En 
La escritura y la psicología de los pueblos (pp. 140-170). Siglo XXI.

Habib, I. (1982). Posibilidades de desarrollo capitalista de la economía en la India 
mogol. En B. Chandra. Hacia una nueva historia de la India (pp. 57-105). 
El Colegio de México. 

Hobsbawm, E. (2012). La era de la revolución. 1789-1848 (2a. ed.). Crítica.
Khan, N. (2024). La Mujer India en la Edad Media: de casa al reino. Scriptorium. 

Feminidades y masculinidades en la Edad Media,  X (41), 9-31.
Kumar, A. (2023). India’s relationship with Saudi Arabia and Iran. In G. N. Devy, 

T. Joseph and R. Korisettar. (Coord.). The Indians. Histories of a civilization 
(pp. 384-388). Aleph book company.

Humania del Sur. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. Ricardo Pedro Cimoli.
Una reconsideración del concepto “Edad Media india”... pp. 33-48.

https://www.pexels.com/es-es/foto/ligero-ciudad-cielo-arte-14105979/
https://www.pexels.com/es-es/foto/ligero-ciudad-cielo-arte-14105979/
https://unsplash.com/es/fotos/mujer-con-pintura-de-pelo-castano-GbsJdQChntU?utm_content=creditCopyText&utm_medium=referral&utm_source=unsplash
https://unsplash.com/es/fotos/mujer-con-pintura-de-pelo-castano-GbsJdQChntU?utm_content=creditCopyText&utm_medium=referral&utm_source=unsplash
https://unsplash.com/es/fotos/mujer-con-pintura-de-pelo-castano-GbsJdQChntU?utm_content=creditCopyText&utm_medium=referral&utm_source=unsplash


48    Humania del Sur

Humania del Sur. Revista de Estudios Latinoamericanos, Africanos y Asiáticos.
Universidad de Los Andes, Mérida. Año 20, Nº 39. Julio – Diciembre, 2025. ISSN: 1856-6812, ISSN Elect.: 2244-8810

Mann, C. C. (2013) 1493. Una nueva historia del mundo después de Colón. Katz 
Editores. 

Marks, R. B. (2007). Los orígenes del mundo moderno. Una nueva visión. Crítica.
Muñoz, A. y Martino, G. (2019). Historia mínima del yoga. El Colegio de México. 
Metcalf, B. D. y Metcalf, T. R. (2014). Historia de la India. Akal.
Moraes, F. (1971). Nehru. Ediciones Grijalbo.
Naipaul, V. S. (2016). India. Tras un millón de motines. De Bolsillo. 
Nehru, J. (1949). El descubrimiento de la India. Sudamericana. 
Nussbaum, M. (2009). India. Democracia y violencia religiosa. Ediciones Paidós 

Ibérica.
Olsen, E. (2021). Fotografía de un mapa amarillo y verde. Unsplash. https://unsplash.

com/es/fotos/ilustracion-de-mapa-amarillo-y-verde-zR3wTk9End8
Pániker, A. (2011). El sueño de Shitala. Viaje al mundo de las religiones. Kairós. 
Pániker, A. (2014). La sociedad de castas. Religión y política en la India. Kairós.
Sen, A. (2007a). Identidad y violencia. Katz. 
Sen, A. (2007b). India contemporánea. Entre la modernidad y la tradición. Gedisa.
Spear, P. (1969). Historia de la India (Tomo II). Fondo de Cultura Económica. 
Tegart, C. A. (2021). Fotografía un museo con luz del sol. Pexels. https://www.

pexels.com/es-es/foto/india-museo-luz-del-sol-cultura-10818318/
Thapar, R. (1969). Historia de la India (Tomo I). Fondo de Cultura Económica.
Thapar, R. (2009). The History Debate and School Textbooks in India: A personal 

memoir. History Workshop Journal, 67(1), 87-98. 
Thundy, Z. B. (2009). Buda y Cristo. Historias de navidad y tradiciones indias. 

Canaán.
Tola, F. y Dragonetti, C. (Septiembre- diciembre, 2002). Lo que la filosofía de la 

India le debe a Hegel. Pensamientos, 58, 353-385.
Vofchuk, R., Müller, G. y Orqueda, V. (2010). Textos literarios y filosófico- religioso 

de la India Antigua. OPFyL. 
Von Glasenapp, H. (1977) La Filosofía de los Hindúes. Barral Editores.
Waikar, P. (2018). Reading Islamophobia in Hindutva: An Analysis of Narendra 

Modi’s Political Discourse. Islamophobia Studies Journal, 4(2), 161-180.

https://unsplash.com/es/fotos/ilustracion-de-mapa-amarillo-y-verde-zR3wTk9End8
https://unsplash.com/es/fotos/ilustracion-de-mapa-amarillo-y-verde-zR3wTk9End8
https://www.pexels.com/es-es/foto/india-museo-luz-del-sol-cultura-10818318/
https://www.pexels.com/es-es/foto/india-museo-luz-del-sol-cultura-10818318/

